Sangharakshita

Gotteslasterung

Ubersetzung von Buddbism and Blasphemy in: Sangharakshita, Complete Works, Bd. 11.
Edited by Pabodhana. Cambridge: Windhorse Publications 2018.
Zuerst 1978 von Windhorse Publications herausgegeben.



Buddhismus und Gotteslasterung

Wie die meisten Menschen in Grofibritannien glauben auch Buddhisten, sie wiirden voll-
stindige Meinungsfreiheit in religiosen Angelegenheiten genieflen und die Bestrafung von
»Verbrechen® wie Ketzerei und Gottesldsterung sei etwas aus vergangenen Zeiten. Auf riide
Art wurde dieser Glaube erschiittert. Im Juli 1977 wurden der Herausgeber und die Verleger
der Zeitschrift Gay News im Zentralen Strafgericht mit dem Vorwurf gotteslisterlicher Be-
leidigung angeklagt und schuldig gesprochen. Der Herausgeber Denis Lemon wurde zu
neun Monaten Gefingnis auf Bewihrung und einer Zahlung von £500 verurteilt; die Ver-
leger Gay News Ltd. wurden mit einem Buf3geld von £1000 belegt. Im Mirz 1978 wurde
ihr Widerspruch gegen das Urteil zuriickgewiesen, wenn auch Lemons neunmonatige Strafe
auf Bewihrung verworfen wurde. Kurz zuvor unternahm Lord Willis im Oberhaus den
erfolglosen Versuch, eine Gesetzesvorlage zur Abschaffung des Delikts der Gotteslasterung
zu verabschieden.

Die englische Rechtsprechung beinhaltet Gesetzesrecht und Gewohnheitsrecht (s7a-
tute law und common law). Gesetzesrecht ist von der ,Hoheitsgewalt” - der vom Parlament
vertretenen Krone - erlassenes Recht. Gewohnheitsrecht ist iibliches Recht, das auf Prize-
denzfillen griindet. Da das gesetzliche Delikt der Gottesldsterung in den Gesetzesreformen
von 1967 und 1969 abgeschafft worden war, wurden Lemon und Gay News Ltd. gemif3
dem Gewohnheitsrecht der Gottesldsterung und wegen gotteslisterlicher Beleidigung (Got-
tesldsterung in Schriftform) verurteilt. Das Gewohnheitsrecht wurde von Richtern tiber den
langen Zeitraum von 1676 bis 1922 entwickelt und ist, wie auch die ibrigen Gewohnheits-
rechte, von den Reformen der sechziger Jahre nicht angetastet worden. Die letzte erfolgrei-
che Strafverfolgung von Gottesldsterung hatte 1922 stattgefunden, als W. J. Gott fiir die
Verbreitung von Pamphleten mit Titeln wie God and Gott, Rib Ticklers (,Gott und Gott,
Zwerchfell-Kitzler®) sowie fiir die ,Beldstigung Umstehender® zu neun Monaten Zwangsar-
beit verurteilt wurde. (Er starb einige Wochen nach seiner Entlassung aus dem Gefingnis.)
Inzwischen war so viel Zeit vergangen, dass man weithin annahm, Gottesldsterung sei mitt-

lerweile totes Recht und die Aufhebung des entsprechenden Gewohnheitsrechts sei



unnotig, weil ohnehin veraltet. Mittlerweile hat sich diese Annahme als Irrtum erwiesen.
Nicht widerrufene Gesetze sind nie veraltet.

Das Verfahren und die Verurteilung von Denis Lemon und Gay News Ltd. und das
Scheitern ihres Einspruchs iiberraschte und schockierte die britische Offentlichkeit. In Lon-
don und an anderen Orten wurden Versammlungen abgehalten, um gegen die Verurteilun-
gen zu protestieren und die Abschaffung der Gotteslidsterungsgesetze zu fordern. Im August
1977 bildete sich das ,Komitee gegen das Gotteslidsterungsgesetz“ und im folgenden Jahr
wurde der urspriinglich 1844 gegriindete und seither in Lethargie versunkene United Order
of Blasphemers (,Geeinter Orden der Gotteslisterer®) mit dem Ziel wiederbelebt, Werke zu
veroffentlichen und zu verbreiten, die zu Anklagen wegen Gottesldsterung gefiihrt hatten.
Mindestens ein halbes Dutzend politische Zeitungen und verschiedene Studentenmagazine
veroffentlichten erneut The Love That Dares to Speak Its Name (,Die Liebe, die ihren Namen
zu sagen wagt®), jenes ,gotteslisterliche® Gedicht von James Kirkup, das Anlass des ganzen
Aufruhrs gewesen war. Auch die ,Bewegung fiir Meinungsfreiheit® (Free Speech Move-
ment) druckte es wieder ab, inzwischen sind Tausende von Kopien des Gedichts im Umlauf,
und einige tragen die Unterschriften von mehr als einhundert bekannten Personen. Am 4.
Juli 1978, dem Jahrestag des mittlerweile beriichtigten Urteils, schickte das Komitee eine
Petition an das Innenministerium. Diese Bittschrift missbilligte die Entscheidung des Beru-
fungsgerichts, die Verurteilungen von Denis Lemon und Gay News Ltd. wegen gotteslas-
terlicher Beleidigung aufrechtzuerhalten. Sie driickte auch Besorgnis angesichts der Mog-
lichkeit aus, dass die Rechtsprechung zur Gotteslisterung ausgedehnt werden und andere
Religionen als das Christentum einschlieffen konnte.

Ein Hauptgrund der weit verbreiteten Sorge, die vom Urteil der Gottesldsterung gegen
Gay News entfacht wurde, ist die unbefriedigende und unsichere Sachlage, in dem die Recht-
sprechung iiber Gottesldsterung mit der Verurteilung der beiden Angeklagten gelassen
wurde und die Furcht, sie konne wieder benutzt werden, um freie Meinungsiuflerung iiber
Religion zu behindern. Vom Parlament wurde Gottesldsterung nie definiert. Im Lauf der
vergangenen dreihundert Jahre wurde das Vergehen von verschiedenen Richtern und Ge-
schworenen sehr unterschiedlich aufgefasst. Urspriinglich galt die blofle Leugnung der
Wabhrheit der christlichen Religion oder irgendeines Teils von ihr (beispielsweise Wunder,
die gottliche Autoritit der Bibel, die Dreifaltigkeitslehre, die Gottlichkeit Christi) als Got-
tesldsterung und konnte mit Geld- und Gefingnisstrafen sowie ,entehrender Korperziichti-
gung” bestraft werden. Spiter (im Jahr 1893) hief8 es, nicht nur die Leugnung der Wahrheit

des Christentums, sondern auch ,ungehorige und anstoflige Angriffe auf das Christentum



oder die Schriften oder sakrale Objekte von Personen mit der Absicht, die Gefiihle der
allgemeinen Offentlichkeit zu erziirnen® seien als Gotteslisterung anzusehen. Schlieilich
erging bei der Anhorung von W.J. Gotts Berufung gegen das Urteil der Rechtsspruch, dass
es beim Gesetz gegen Gottesldsterung um Inhalte geht, die ,fiir jemanden beleidigend sind,
der mit der christlichen Religion sympathisiert, sei es ein fest glaubiger Christ, ein halbher-
ziger Christ oder auch nur jemand, der mit den christlichen Idealen sympathisiert [und] zu
einer Storung der offentlichen Ruhe provoziert werden konnte”. Somit gab es in der Zeit
von 1883 bis 1922 einen Wandel in der Interpretation der Gottesldsterungsgesetze. Im Jahr
1883 war es noch erforderlich, die Gefiihle ,der allgemeinen Offentlichkeit* zu erziirnen.
1922 geniigte es schon, eine einzige, dem Christentum zugeneigte Person, zu krinken.

Bei der Gay News-Verhandlung gab es eine weitere Verinderung in der Rechtsausle-
gung. In seinem Rechtsspruch gegen das von der Verteidigung vorgebrachte Argument hin-
sichtlich der Absicht behauptete der Richter, um festzustellen, dass das Delikt der Gottes-
listerung vorliege, sei es nicht nétig, die Absicht nachzuweisen, das Christentum anzugrei-
fen oder eine Storung der offentlichen Ruhe zu verursachen. Gotteslisterung werde schon
dann veriibt, wenn es blof} eine Tendenz zur Ruhestorung gebe. Ungeachtet dieser Recht-
sprechung brachte die Anklage keinerlei Beweise dafiir, dass die Veroffentlichung von James
Kirkups Gedicht tatsichlich eine solche Tendenz hatte. Nur ein einziger Zeuge wurde pri-
sentiert, dessen Aussage zeigte, dass das Gedicht tatsichlich publiziert worden und ein
~oympathisant des Christentums® davon schockiert und angewidert war. Das genzigte, um
Verurteilungen zu erreichen. Demnach scheint die gegenwirtige Interpretation des Gotteslis-
terungsgesetzes darauf hinauszulaufen, dass Gotteslisterung in der Veroffentlichung von
etwas besteht, das einen einzelnen Christen oder Sympathisanten des Christentums nach-
weislich schockiert und erziirnt hat. Es gibt kein objektives Kriterium fiir Gottesldsterung.
Was immer einen Christen oder Sympathisanten des Christentums schockiert und anwidert,
ist Gotteslasterung. Somit ist es, wie das Komitee gegen das Gottesldsterungsgesetz es aus-
driickte, ,unmdglich, im Voraus zu wissen, welche Inhalte, die sich mit Religion auseinan-
dersetzen, als blasphemisch gelten konnten. Die Hauptwirkung des Gesetzes ist, Redefrei-
heit iiber Religion in einer Weise zu behindern, die andernorts als ginzlich unannehmbar
gelten wiirde.”

Das ist eine Sachlage, die auch alle Buddhisten in unserem Land ernstlich beunruhigt.
Es ist weithin bekannt, dass die Idee eines personlichen Gottes, eines Schopfers und Herr-
schers der Welt, in der Lehre des Buddha keinen Platz hat und dass der Buddhismus diese

Auffassung wihrend seiner ganzen Geschichte in der Tat als schidlich fiir die moralische



und spirituelle Entwicklung der Menschheit abgelehnt hat. Doch solch eine Ablehnung ist
gewiss fiir die Gefiithle vieler Christen und Sympathisanten des Christentums schmerzlich:
Sie schockiert sie und widert sie an. Nach der aktuellen Rechtsauffassung geht daher jeder
Buddhist, der 6ffentlich, ob in Rede oder Schrift, die Wahrheit dieser grundlegenden Lehre
des Buddhismus bezeugt, das Risiko ein, das Verbrechen der Gotteslisterung zu begehen
und entsprechend bestraft zu werden. Und nicht nur das: Alle Buddhisten, die Abschnitte
der buddhistischen Schriften veroffentlichen, in denen die Auffassung eines allwissenden
und allmichtigen Hochsten Wesens, des Schopfers und Lenkers von allem, tatsichlich vom
Buddha selbst in Begriffen liacherlich gemacht wird, die manche geradezu extrem ,ungeho-
rig und anstoBig” finden diirften (beispielsweise Kevaddbu-Sutta, Digha Nikaya 11), gehen
ebenfalls das Risiko ein, das Verbrechen der Gottesldsterung zu begehen - selbst wenn die
anstoffigen Worte fiinfhundert Jahre vor der Geburt des Christentums gesprochen wurden.

Unabhingig von Gesetzen und deren Auslegung mag man wohl entgegnen, dass es
hochst unwahrscheinlich sei, im 20. Jahrhundert als Buddhist in Grofibritannien fiir die
Verbreitung der eigenen Religion bestraft zu werden.

Tatsichlich, so konnte man vorbringen, sei die Vorstellung selbst absurd, dass so etwas
geschehen konnte. Wirklich? Dem Buddhisten, dessen Meinungsfreiheit auf dem Spiel steht,
sei verziehen, wenn er daran zweifelt, ob die Idee so absurd ist, wie einige Leute denken -
oder ihn glauben machen mochte. Immerhin hief3 es in einer Erkliarung der National Secular
Society vom Dezember 1976: ,Wann immer sich die National Secular Society wihrend der
letzten flinfzig Jahre fiir eine Aufhebung der Gotteslisterungs-Gesetze eingesetzt hat,
wurde uns versichert, derlei sei unnétig, denn diese Gesetze konnten niemals wieder ange-
wendet werden.“ Nun wurden sie aber doch angewendet. Nur ein Jahr spiter waren Denis
Lemon und Gay News Ltd. angeklagt und verurteilt, und die Wertlosigkeit aller Zusiche-
rungen, die der National Secular Society gegeben wurden, wurde aufgedeckt. Wie die Erkli-
rung der National Secular Society weiter ausfithrte, war tatsichlich die Moglichkeit, sich auf
die Gottesldsterungsgesetze zu berufen, nur wenige Wochen vor Einleitung des Verfahrens
gegen Lemon und Gay News Ltd. bei verschiedenen Gelegenheiten vom Innenminister
sowie vom Erzbischof von Canterbury angesprochen worden. Auch wenn es keine direkte
Verbindung zwischen den Auflerungen dieser Personlichkeiten und der Einleitung des Pro-
zesses der Gottesldsterung gab, haben sie doch sicher mitgeholfen, das Meinungsklima zu
schaffen, in dem das Verfahren und die Verurteilung von Denis Lemon und Gay News Ltd.

moglich und somit das Jahr 1977 zum Jahr des Gottesldsterungurteils wurde.



In Wahrheit ist es aber so, dass die Gottesldsterungsgesetze angewendet werden kénnen, so
lange sie nicht aufgehoben sind; und so lange das so ist, genieflen Buddhisten auch keine
vollstindige Meinungsfreiheit. Sie sind nicht frei, ihre Uberzeugungen zu verbreiten. Es
mag zwar unwahrscheinlich, ja hochst unwahrscheinlich sein, dass ein Buddhist, der die
Vorstellung von der Existenz Gottes 6ffentlich in jenem Sinne ablehnt, wie Buddhisten dies
im Lauf der Geschichte zu tun pflegten, oder dass ein Buddhist, der den moralischen Cha-
rakter von Christus als aus buddhistischer Sicht mangelhaft kritisiert, tatsichlich strafrecht-
lich wegen des Delikts der Gottesldsterung belangt wiirde. Aber trotzdem besteht doch un-
leugbar die Moglichkeit, dass er so belangt wird, und diese Moglichkeit fithrt ein Element
von Unsicherheit in die Situation ein, die von keinerlei ,Zusicherung® zerstreut werden
kann. Ein Damokles diirfte nur wenig Trost aus dem Argument beziehen, dass das mit nur
ecinem Haar tiber seinem Kopf befestigte Schwert hichst wabrscheinlich nicht herabfallen
werdel. Wie dem auch sei, wir gestehen wahrscheinlich viel zu viel zu, wenn wir zustimmen,
es sei unwahrscheinlich, dass man in diesem Land Buddhisten strafrechtlich wegen Gottes-
lasterung verfolgen werde. Die Gesetzesvorlage zur Abschaffung des Gottesldsterungsgeset-
zes, die Lord Willis dem Oberhaus im Februar 1978 vorlegte, wurde ohne Abstimmung
nach starkem, ,wie Wolfsgeheul in der Ferne® geleisteten Widerstand ihrer Lordschaften,
zuriickgezogen. Offensichtlich gibt es manche Christen, die es vorzichen, die Gottesliste-
rungsgesetze zu behalten, und vermutlich wiren jene, die sie behalten mochten, auch nicht
dagegen, sie anzuwenden. Das tiberrascht nur wenig. Christen haben sich nie durch Tole-
ranz ausgezeichnet, und seit den Ereignissen von 1977 und 1978 kann sich kein Buddhist -
genau genommen, kein Nicht-Christ - wirklich sicher fithlen, so lange die Gotteslasterungs-
gesetze nicht aufgehoben sind. So weit entfernt das Heulen der Wolfe auch sein mag, fiir
friedliebendere Tiere ist es kein beruhigender Klang.

Es ist allerdings moglich, dass die Gottesldsterungsgesetze im Lauf der nichsten Jahre
aufgehoben werden. Die Law Commission iiberarbeitet derzeit verschiedene Aspekte des
Strafrechts mit dem Ziel einer Kodifizierung (Zusammenfassung von Rechtssitzen), und

insofern diese Kodifizierung notwendigerweise die letztliche Abschaffung aller Straftaten

! Die vermutlich mythische Gestalt Damokles beneidete den Tyrannen um dessen Macht und Reichtum und hob in seinen
Schmeicheleien stets dessen Vorzige hervor. Dionysios beschloss daher, Damokles anhand eines Schwertes, des dann soge-
nannten Damoklesschwertes, die VVerganglichkeit, vor allem die seiner Position, zu verdeutlichen. Der Herrscher lud Damok-
les zu einem Festmahl ein und bot ihm an, an der kéniglichen Tafel zu sitzen. Zuvor liel? er jedoch Uber Damokles’ Platz ein
grolRes Schwert authangen, das lediglich von einem Rosshaar gehalten wurde. Als Damokles das Schwert tiber seinem Kopf
bemerkte, war es ihm unméglich, den dargebotenen Luxus zu genieflen, und schlieRlich bat er darum, auf die Annehmlich-
keiten (und die damit verbundene Bedrohung) verzichten zu dirfen. [nach Wikipedia, ,,Damokles®, 18.9.2025]



nach dem Gewohnbheitsrecht einschlielt, wird sie sich auch mit dem Gottesldsterungsgesetz
befassen miissen.? Wenn als Ergebnis der Kommissionsarbeit die Straftat der Gottesldste-
rung abgeschafft ist und damit die Empfindlichkeiten von Christen nicht mehr den beson-
deren Schutz durch das Gesetz genieflen, werden Buddhisten keinen Grund mehr zum
Klagen haben. Wird sie aber nicht beseitigt, dann miissen Buddhisten gemeinsam mit ande-
ren Nicht-Christen ihren Standpunkt iiberdenken und sich entscheiden, wie sie, wenn {iber-
haupt, handeln werden. Wihrenddessen konnen wir nicht mehr tun als klarzustellen, wel-
che Einstellung der Buddhismus zu einigen der wichtigeren Themen hat, die durch die Gay
News-Gerichtsverhandlung angesprochen wurden, und das will ich im Rest dieses Artikels
tun. Dabei werde ich mich nicht mit der Tatsache befassen, dass Gay News eine Zeitung fiir
Homosexuelle ist und das James Kirkups Gedicht ,homosexuelle” Merkmale hatte. Heraus-
geber und Verleger der Gay News wurden wegen blasphemischer Verleumdung angeklagt,
verurteilt und bestraft, und ich werde mich ausschliefSlich mit dem Thema der Gottesliste-
rung befassen.

Was uns in diesem Zusammenhang als erstes auffillt, ist, dass es im Buddhismus so
etwas wie Gotteslisterung gar nicht gibt. Der Buddhismus hat nicht einmal ein passendes
Wort dafiir.? Dies muss uns nicht iiberraschen. In der christlichen Lehre gilt Gotteslisterung
als Herabsetzung Gottes in Worten, Schrift oder Zeichen. Weil es im Buddhismus keinen
Platz fiir die Vorstellung von Gott gibt, folgt, dass Gotteslasterung fiir den Buddhismus
nicht existiert und auch der Begriff von Gotteslisterung selbst sowie der eines Gottesldste-
rungsdelikts fiir Buddhisten bedeutungslos ist. Der heilige Augustinus bemerkte, dass ,in
der Gotteslisterung Falsches tiber Gott selbst gesagt wird“*. Dem Buddhismus zufolge
spricht man nicht falsch von Gott, wenn man behauptet, dass er nicht existiert. Darum ist
und kann aus buddhistischer Sicht eine Leugnung der Existenz Gottes durch einen Bud-
dhisten auch nicht Gotteslisterung sein. (Was hitte der heilige Augustinus wohl von der
,Gott ist tot“-Theologie gehalten?) Buddhisten konnen darum gar nicht zustimmen, sie seien
tiberhaupt fihig etwas Blasphemisches zu sagen, zu schreiben oder zu tun. Will man sie
dem Zugriff eines christlichen Gottesldsterungsgesetzes unterwerfen, dann ist das gleichbe-

deutend damit, sie zu zwingen, den Strafbestand von Gotteslasterung anzuerkennen und

2 A. d. U: Im Abschnitt 79 des Criminal Justice and Immigration Act von 2008 wurden die Gewohnheitsrechte der
Gotteslasterung und blasphemischer Verleumdung in GroRbritannien abgeschafft.

3 Buddhadattas English-Pali Dictionary gibt zwar ariyipavada als Entsprechung von Gotteslasterung, doch dies
ist eine neuere Wortpragung, die im Pali-English Dictionary der Pali Text Society nicht zu finden ist.

4 Contra Mendacium, 39. Seventeen Short Treatises of S. Augustine, Bishop of Hippo. London: Walter Smith (late
Mozley) 1884, S. 466.



somit auch die Existenz von Gott. Letztlich bedeutet das, sie daran zu hindern, Buddhisten
zu sein und sie zu zwingen, Christen zu sein.

Konnte es aber, auch wenn die Gottesidee im Buddhismus keinen Platz hat, nicht
doch ein hochstes Objekt der Verehrung geben, das eine Gott entsprechende Position ein-
nimmt, und konnte es fiir Buddhisten nicht die Moglichkeit von Gotteslisterung in Bezug
auf dieses Objekt geben? Im Buddhismus sind die Drei Juwelen das hochste Objekt der
Verehrung, das heifft: der Buddha oder spirituell erleuchtete menschliche Lehrer, der
Dharma oder die Lehre vom Weg zur Erleuchtung, und der Sangha oder die spirituelle
Gemeinschaft von Schiilern, welche die Lehre iiben und dem Weg folgen. Buddhisten neh-
men zu diesen Drei Juwelen ,Zuflucht®. Die Drei Juwelen verkorpern die hochsten Werte
des Buddhismus und bilden als solche gemeinsam den Gegenstand der hochsten buddhisti-
schen Bestrebungen. Tatsichlich ist es die verbindliche Entscheidung zu den Drei Juwelen
- den Drei Zufluchten - die jemanden tiberhaupt zur Buddhistin oder zum Buddhisten
macht. Sogar die materiellen Symbole der Drei Juwelen in Gestalt von heiligen Bildnissen,
Schriftbinden und ,Monchen” sind Objekte der Verehrung. Heifit dies nicht, dass Gottes-
lasterung bzw. Blasphemie im Fall des Buddhismus in einer Herabsetzung der Drei Juwelen
besteht? Sollte man von Buddhisten nicht erwarten, sie miissten ebenso schockiert und er-
zlirnt - so verstort und wiitend - sein, wenn gegen die Drei Juwelen gelistert werde, wie
Christen es sind, wenn Gott gelistert werde? Im Fall des Buddhismus wire es kaum moglich,
die Leugnung der historischen Existenz des Buddha, des Dharma und des Sangha als Fall
von Gottesldsterung anzusehen. Um die Drei Juwelen zu ldstern, wire es erforderlich, die
Existenz jener Eigenschaften in ihnen zu leugnen, die sie zu dem machen, was sie sind; das
heifdt, es wire erforderlich zu leugnen, dass der Buddha der Vollkommen Erleuchtete war,
dass der Dharma der Weg zur Erleuchtung ist, und dass der Sangha den Dharma tibt und
dem Weg folgt. Ein solches Herabwiirdigen der Drei Juwelen ist im Buddhistmus nicht
unbekannt. Reagieren Buddhisten also in derselben Weise darauf, wie Christen auf Gottes-
lasterung reagieren?

Die Antwort auf diese Frage findet sich am Anfang des Brabmajila-Sutta, des ersten
Suttas im Digha Nikaya, der ,Sammlung langer Lehrreden [des Buddha]“. Und es ist viel-
leicht nicht ohne Bedeutung, dass dieses Sutta - in dem der Buddha die zweiundsechzig zu
seiner Zeit vorherrschenden (falschen) Ansichten gewissermaflen in einem grofien Netz
(brabmajdla) einfingt - gleich am Anfang des gesamten Palikanons steht. Der Schauplatz
des Suttas ist die grofie Strafle von Rajagaha (Sanskrit Rdjagriha) nach Nalanda (Sanskrit

Nalanda) im damaligen Konigreich Magadha. Der Buddha wandert mit einer grofien



Gefolgschaft von etwa fiinfhundert Bhikkhus. Hinter ihm folgen der Bettelmonch Suppiya
und der junge Brahmadatta, sein Schiiler. Suppiya spricht in vielerlei Hinsicht tadelnd tiber
den Buddha, den Dharma und den Sangha, wihrend Brahmadatta, obwohl er Suppiyas Schii-
ler ist, voll des Lobes fiir sie ist. Ihre Diskussion wird im Rasthaus fortgesetzt, wo der Buddha
und seine Bhikkhus sowie auch Suppiya und Brahmadatta fiir die Nacht unterkommen. Am
Morgen erzihlen die Bhikkhus dem Buddha von dem ungewdhnlichen Wortwechsel, der

sich zwischen Meister und Schiiler zugetragen hat. Der Buddha sagt:

. Magen, ibr Minche, andere Unlobliches von mir sprechen, Unlobliches vom
Dharma sprechen, Unlibliches vom Sangha sprechen, da diirft ibr nicht Arger oder
Unzufriedenbeit oder Missbehagen aufkommen lassen. Magen, ibr Mdnche, andere
Unlibliches von mir sprechen, Unlobliches vom Dbharma sprechen, Unlobliches vom
Sangha sprechen: Wenn ibr da erzdirnt oder unzufrieden wiirdet, so wiirdet ibr da-
mit nur euch selber schadigen. Mogen, ihr Mdnche, andere Unlobliches von mir
sprechen, Unlibliches vom Dharma sprechen, Unlobliches vom Sangha sprechen:
Wenn ibr da erziirnt oder unzufrieden wiirdet, kinntet ibr dann bei den anderen

das recht Gesagte und das nicht recht Gesagte erkennen?”
.Nein, ob Herr.”

. Magen, ibr Minche, andere Unlobliches von mir sprechen, Unlobliches vom
Dbharma sprechen, Unlibliches vom Sangha sprechen, so habt ibr da Unwirkliches
als unwirklich abzulebnen: ,Eben insofern ist das unwirklich; eben insofern ist das

unrichtig. Derartiges gibt es bei uns nicht, und derartiges findet sich bei uns nicht.”

Migen, ibr Mdnche, andere Lobliches von mir sprechen, Lobliches vom Dharma
sprechen, Libliches vom Sangha sprechen: Da diirft ibr nicht Freude, nicht Beba-
gen, nicht leeren Stolz aufkommen lassen. Migen, ibr Mdinche, andere Libliches
von mir sprechen, Libliches vom Dharma sprechen, Libliches vom Sangha sprechen:
Wenn ibr da freudig, bebaglich, stolz wiirdet, so wiirdet ibr damit nur euch selber
schédigen. Magen, ibr Minche, andere Liobliches von mir sprechen, Lobliches vom

Dharma sprechen, Lobliches vom Sangha sprechen, so habt ibr da Wirkliches als



wirklich zu erkennen: ,Eben insofern ist das wirklich; eben insofern ist das richtig.

Derartiges gibt es bei uns, und derartiges findet sich bei uns.

Wie grof ist doch der Unterschied zwischen dem alten Magadha und dem modernen Eng-
land! Nach der erstickenden Atmosphire von Gottesldsterungsgesetzen und Gerichtsver-
handlungen, von Verurteilungen und Bestrafungen wegen Gotteslisterung, kommen die
Worte des Buddha wie eine Brise klarer, reiner Luft daher. Das bedeutet nicht, dass Bud-
dhisten im Lauf der 2500 Jahre buddhistischer Geschichte sich immer und tiberall durch
einen Geist gesunder Vernunft ausgezeichnet hitten, wie er diesen Abschnitt durchzieht.
Doch ein solcher Geist war uniibersehbar vorhanden und sein Einfluss geniigend kraftvoll,
um sicherzustellen, dass die Geschichte des Buddhismus nie von Ungeheuerlichkeiten jener
Art verdiistert wurde, die wiederholt Schande tiber die blutbefleckte Geschichte des Chris-
tentums brachte.

Warum ist das so? Wie kommt es, dass der Buddhismus von gesunder Vernunft und
das Christentum von rasender Unvernunft durchdrungen sind? Die Drei Juwelen bilden
ebenso das hochste Objekt der Verehrung fiir die eine Religion wie Gott fiir die andere.
Warum also reagiert der Buddhismus auf Listerung der Drei Juwelen ganz anders als das
Christentum gegen Gotteslisterung? Warum gibt es auf der einen Seite ruhiges Erwigen
der Wahrheit oder Unwahrheit der fraglichen Themen und auf der anderen dagegen Schock
und Empo6rung? Um dies zu beantworten, miissen wir den Unterschied zwischen beiden
Religionen etwas niher betrachten.

Ein Schliissel oder zumindest ein Ausgangspunkt zur Untersuchung dieses Unter-
schiedes findet sich in gewissen, oben schon zitierten Worten des Buddha an die Monche.
Falls sie Zorn und Arger empfinden, wenn sie Auflenstehende héren, die sich abschitzig
iber die Drei Juwelen duflern, so ermahnt er sie, dann sei das ein Hindernis auf dem Weg ibrer
eigenen Selbstiiberwindung: Es wiirde ihnen die Fihigkeit rauben, die Wahrheit oder Unwahr-
heit des Gesagten zu beurteilen. Hier wird deutlich, dass es dem Buddhismus vor allem um
die emotionale und intellektuelle - die ,spirituelle” - Entwicklung des einzelnen Menschen
geht. Entsprechend muss die Reaktion von Buddhisten auf ,abschitziges Reden” iiber die
Drei Juwelen genauso wie ihre Reaktion auf alles andere, so sein, dass sie diese Entwicklung
cher unterstiitzt als behindert. Anders gesagt bildet der Mensch den Hauptbezugspunkt des

Buddhismus, und zwar der Mensch als ein Wesen, das sich mit entsprechender Bemiithung

5 Das Prachtnetz, Digha Nikaya 1 (Auszug). In: Buddha. Auswahl aus dem Palikanon. Ubersetzt von Paul Dahlke.
Wiesbaden: Fourier Verlag 1994, S. 245-246.

-10 -



vom Zustand unerleuchteter zum Zustand erleuchteter - spirituell erleuchteter - Mensch-
lichkeit oder Buddhaschaft erheben kann.

Zentraler Bezugspunkt des Christentums hingegen ist Gott, genauer: die Wiirde Got-
tes. Entsprechend der traditionellen Auffassung ist Gotteslasterung die Beleidigung oder
Erniedrigung Gottes in Worten, Schrift oder Zeichen, und wie die Reaktionen von Christen
gegen den Verstof} verdeutlichen, ist das Christentum primir darum besorgt, die Wiirde
Gottes aufrechtzuerhalten und ihn vor Erniedrigung zu schiitzen. Warum aber ist das so?
Warum ist das Christentum so sehr darum besorgt, die Wiirde Gottes aufrechtzuerhalten?
Es wire eine offensichtliche Absurditit, abschitziges Reden iiber die Drei Juwelen als Ent-
wiirdigung des Buddhas, des Dharmas und des Sanghas zu betrachten. Warum ist es mog-
lich, in solcher Weise von Gott zu sprechen? Die Antwort auf die Frage ist nicht schwer zu
finden. Es ist moglich, weil Gott, als hochstes Wesen, der allerhochsten Verehrung wiirdig
ist. Er wird als Herrscher des Universums gesehen (wenngleich neuerdings eher als verfas-
sungsmafliger, denn als absoluter Herrscher). ER ist nicht nur der Schopfer der Welt ein-
schlie3lich der Menschen, sondern auch ihr Herrscher und Richter. In und aus sich selbst
heraus verfiigt er iiber absolute Macht, Herrschaft und Autoritit. Gott ist Konig der Konige
- eine Art kosmischer Ludwig der Vierzehnte oder Iwan der Schreckliche, manchmal giitig,
manchmal grausam, und in seiner Giite wie seiner Grausamkeit gleichermafien despotisch.

Theologen, die in den Feinheiten der Schulmeinungen bewandert sind, werden vor-
bringen, ein solches Gottesverstindnis gebe ein verzerrtes Bild des christlichen Glaubens.
Ist das aber wirklich so? Schon ein fliichtiges Studium des Christentums als historische Er-
scheinung offenbart, dass das religiose Leben der Christen ungeachtet aller Konzepte durch
Philosophen und Theologen letztlich nie von einer Abstraktion wie dem ,,Grund des Seins”,
sondern immer von dem bombastischen Bild einer gewaltigen Macht beherrscht wurde, die
man sich als irgendwie personal und als empfinglich fiir die Schmeicheleien ihrer Verehrer
vorstellte.

Auch heute noch lauert dieses Bild in unterschiedlichen Ausprigungen im tritben
Hintergrund grofler Teile des westlichen - europiischen und amerikanischen - Lebens und
Denkens. Manchmal bekommen wir es wie im Verfahren der Gotteslisterung gegen Gay
News fliichtig zu sehen, wenn es hinter den Mauern neuerer Vorstellungen aufsteigt, fast so,
wie Flauberts Karthager die ungeheure Messing-Gestalt des Molochs iiber den Dichern
ihrer belagerten Stadt aufragen sahen.

Gerade weil man Gott fir eine Art kosmischen Ludwig den Vierzehnten oder Iwan

den Schrecklichen hilt, ist es eine so ernste Sache, ein so schwerwiegendes, entsetzliches

-11 -



Vergehen, ihn zu beleidigen. Majestitsbeleidigung gegeniiber einem weltlichen Fiirsten ist
schlimm genug, denn es kommt einem Angriff auf seine Autoritit gleich und untergribt
damit die ganze Regierung des Staates. Loyale Untertanen sind dariiber schockiert und er-
zlirnt, und sie werden sich so rasch wie moglich davon distanzieren, wihrend der erboste
Monarch die schuldige Partei geschwind mit einem schrecklichen Tod bestraft. Den Herr-
scher der Welt zu beleidigen, ist unermesslich viel iibler. Es ist ein Angriff auf die gottliche
Majestit hochstselbst und untergribt damit nicht blof} die Regierung eines einzelnen irdi-
schen Staates, sondern die gesamte gottliche Herrschaft tiber das Universum, die ganze be-
wihrte Ordnung der Dinge. Es ist ein Sprengstoff, der die Existenz selbst bedroht. Gute
Christen sind darum iiber Gottesldsterung nicht nur schockiert und zornig, sondern sie
fiirchten sich auch. Sie spiiren ein plotzliches Gefiihl von Unsicherheit, als gebe der Boden
unter ihren Fiiflen nach. Folglich distanzieren sie sich nicht nur so rasch von Gottesliste-
rung, wie loyale Untertanen es von Hochverrat tun (in England einst strafbar mit Erhingen,
Ridern und Vierteilen), sondern sie wenden sich mit hysterischer Wut gegen den Listerer.
Gottesldsterung ist theologischer Hochverrat. Die Reaktionen von Christen auf Gottesliste-
rung dhneln in jeder Hinsicht den Reaktionen der furchtsamen Untertanen eines grausamen,
misstrauischen Tyrannen, die, um ihre eigene Loyalitit zu beweisen und jegliche Unterstel-
lung von Illoyalitit abzuwehren, bereit sind, mit wilder Gewalttitigkeit tiber die geringsten
Auflerungen von Unzufriedenheit mit seiner Herrschaft herzufallen.

Die Strafen fiir Gottesldsterung waren darum stets streng. Nach mosaischem Recht
wurde Gottesldsterung mit Tod durch Steinigung bestraft. Die justinianischen, merowingi-
schen und karolingischen Konige, die das Vergehen ebenfalls mit der Todesstrafe belegten,
folgten diesem Vorbild, und so hielt man es auch wihrend des Grofiteils der christlichen
Geschichte. In Frankreich wurde Gottesldsterung von frithester Zeit an besonders streng
bestraft, und zwar in verschiedenen Formen: Verbrennen bei lebendigem Leib, Verstiim-
melung, Folterung und korperliche Ziichtigung. Abgesehen von gelegentlichem o6ffent-
lichem Anprangern, wurde Gotteslisterung in England seit dem Ende des siebzehnten Jahr-
hunderts mit Geldbuflen und Einkerkerung bestraft. Wie uns die Gay News-Verhandlung
in Gedichtnis ruft, gilt die Strafbarkeit weiterhin.

Wenn man das Vergehen der Gotteslisterung fiir so fiirchterlich hilt und die Strafen
darauf so schwerwiegend sind, sollte man dann nicht meinen, Blasphemie miisste in den
Volkern des Westens, seit sie unter die Herrschaft des Christentums gebracht wurden, prak-
tisch unbekannt sein? Paradoxerweise war das nicht der Fall. Natiirlich war offene und vor-

satzliche Gottesldsterung duflerst selten, doch eine Neigung dazu war anscheinend sogar in

-12 -



jenen Zeiten weit verbreitet als das Christentum vorherrschte, und sie lauerte unter der
Oberfliche manch eines christlichen Gewissens und drohte in Momenten emotionaler An-
spannung durchzubrechen. In der Tat scheint es, dass Gottesldsterung - oder das Verlangen,
Gotteslisterung zu begehen - dann am weitesten verbreitet war, als das Christentum am
dominantesten war. Frithe christliche Asketen, mittelalterliche Monche, Mystiker der Ge-
genreformation und puritanische Geistliche gestanden gleichermafien, dass sie sich versucht
fithlten, das schreckliche Verbrechen zu begehen, manchmal sogar in seiner extremsten und
schrecklichsten, weil unverzeihlichen Form: als Listerung des Heiligen Geistes. Im sieb-
zehnten Jahrhundert schreibt Robert Burton, der Autor von Anatomie der Melancholie, nach-

dem er zunichst ein grelles Bild der Geistesverfassung eines Gotteslasterers zeichnet:

Sie kinnen - einige von ibnen - gar nicht anders, als Bises zu denken; sie sind, ob
sie wollen oder nicht (volentes nolentes), gezwungen, zu ldstern, besonders wenn sie
in die Kirche kommen, um zu beten, 2u lesen usw. Solch hdssliche und ungebenerli-

che Eingebungen dringen dann in ibre Herzen.

Dies sind abscheuliche, unaussprechliche Vergehen und zutiefst im Widerspruch zu
Gott (tentationes foedae et impiae); und doch muss in diesem Fall derjenige wissen,
der so versucht und innerlich betroffen wird, dass kein lebender Mensch villig frei
ist von solchen Gedanken - xumindest teilweise oder zu bestimmten Zeiten; selbst

die gottlichsten Geister sind in gewisser Weise so in Versuchung geraten.®

Kein lebender Mensch ist von solchen Gedanken frei. Diese wenigen Worte sagen uns mehr iiber
das Christentum und mehr iber seine wahre Wirkung auf den menschlichen Geist, als seine
strengsten Kritiker in vielen Binden zu sagen vermochten. Burton zufolge ist , kein lebender
Mensch“, das heiflt kein Christ, ganz frei vom Drang zur Gottesldsterung. Warum aber ist
das so? Warum sollte jeder Mensch bei Sinn und Verstand genau die Sache tun wollen, vor
der er in Entsetzen zuriickschreckt und fiir die er, wie er genau weif3, verdammt werden
wird - zumal, wenn das Vergehen offenbar keinem sinnvollen Zweck dient? Begeht er einen
Mord, dann kénnte das seinem eigenen Uberleben dienen. Durch Diebstahl kénnte er sich
selbst bereichern. Doch er konnte keinen denkbaren Vorteil daraus gewinnen, dass er den
allwissenden und allmichtigen Herrscher {iber das Universum erniedrigt, indem er Gottes-

lasterung veriibt. Warum tut er es dann dennoch?

6 Robert Burton, The Anatomy of Melancholy. Band Il. London: Longman and others, 1827, S. 587.

-13-



Um diese Frage zu beantworten, werden wir eine Unterscheidung zwischen rationaler und
irrationaler Gottesldsterung ziechen miissen. Rationale Gotteslisterung ist Gottesldsterung,
die man als eine logische Folge aus den eigenen philosophischen, religiosen oder wissen-
schaftlichen Uberzeugungen begeht. Somit mag ein Buddhist aus der Uberzeugung, dass
kein absoluter erster Anfang der Welt wahrnehmbar ist, leugnen, dass die Welt jemals er-
schaffen worden ist und damit, dass es ein Wesen wie einen Weltenschopfer, also Gott, gibt.
Ebenso kann ein Unitarier, der von der Unipersonalitit der Gottheit iberzeugt ist, also da-
von, dass die Gottheit einzig in der Person des Vaters existiert, die Gottlichkeit Christi wie
auch die Gottlichkeit des Heiligen Geistes leugnen. Weder der Buddhist noch der Unitarier
verstehen sich dabei selbst so, als wiirden sie etwas tun, das Christen fiir Gottesldsterung
halten, und ihre Geistesverfassung hat keinerlei Ahnlichkeit mit jener, die Burton so reifle-
risch ausmalte. Zumindest fiir den Buddhisten gibt es das Vergehen der Gottesldsterung gar
nicht. An deren Stelle steht die sehr andersartige Idee der abwertenden Sprache gegeniiber
den Drei Juwelen. Irrationale Gottesldsterung ist Gottesldsterung als psychologische Reaktion und
des weitgehend unbewussten Widerstands eines Christen gegeniiber der eigenen Religion, an die er
Glaubt.

Wihrend rationale Gotteslasterung willentlich geschieht, tritt irrationale Gotteslaste-
rung unfreiwillig oder zwanghaft auf. Rationale Gotteslisterung ist das Ergebnis eines Wi-
derspruchs zwischen den Uberzeugungen von Nicht-Christen und Christen oder auch hi-
retischer Christen und orthodoxer Christen. Irrationale Gottesldsterung ist das Ergebnis ei-
nes Konflikts innerhalb der Seele des christlichen Glaubigen selbst. Rationale Gottesliste-
rung ist duflerlich, irrationale Gottesldsterung innerlich.

Der Hauptgrund fiir den weithin unbewussten Widerstand der Christen und ihrer
Reaktion gegen das Christentum liegt im einschrinkenden und autoritiren Wesen des
Christentums selbst. Christentum ist theologisches Konigtum, das heiflt Gott ist Konig der
Konige, uneingeschrinkter Kaiser und Imperator. Weil er als Grofl}konig und Weltenherr-
scher gilt, sind die Vorschriften des Christentums nicht wie jene des Buddhismus, die eher
freundliche Ratschlige sind. Sie werden frei angeboten - von den Erleuchteten an die nicht
Erleuchteten - und koénnen ebenso frei angenommen oder zuriickgewiesen werden. Da die
Gebote des Christentums den Willen des Allmachtigen verkorpern, sind sie kein Thema fiir
Diskussionen sondern erfordern Gehorsam. In den Worten des heiligen Augustinus: ,Wenn

Gott seine donnernden Befehle erteilt, heifdt es gehorchen, nicht sich herumstreiten.” Diese

7 De Civitatis Dei. XVI, 32. Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Blicher Gber den Got-
tesstaat. Aus dem Lateinischen tbers. von Alfred Schroder. (Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus

-14 -



donnernden Befehle betreffen alle Aspekte des Menschenlebens von den wichtigsten bis
hin zu den trivialsten. In ihrer Vermittlung durch die von Gott eingesetzte und gelenkte
Kirche verpflichten sie den Christen nicht nur dazu, das Téten, Stehlen und Liigen zu un-
terlassen, wozu ihn der Staat ohnehin verpflichtet hitte, sondern auch - zu verschiedenen
Zeiten - einmal wochentlich die Messe zu feiern, seine Siinden vor einem Priester zu beich-
ten, der Kirche ein Zehntel seines Einkommens zu geben, im Frithjahr zu fasten, freitags
auf Fleischverzehr zu verzichten, am Sabbath nicht zu arbeiten oder zu spielen und nicht
die Schwester seiner verstorbenen Gattin zu heiraten. Bis zum heutigen Tag sind es die Sex
und Ehe betreffenden Verpflichtungen, die besonders schwer auf (romisch-katholischen)
Christen lasten. Katholiken diirfen die Grofle ihrer Familien nicht mit kiinstlichen Mitteln
begrenzen, keinerlei sexuelle Handlungen auflerhalb der (monogamen) Ehe ausiiben und
sogar in der Ehe Beischlaf nur in vorgeschriebener Weise und mit dem Ziel Nachwuchs zu
zeugen ausiiben, und sie diirfen sich nicht scheiden lassen.

Doch die Verpflichtung, die am schwersten auf Christen lastet und immer gelastet hat
- das Gebot, das am lautesten in ihren Ohren dréhnt -, ist die Verpflichtung nicht zu den-
ken, das heifit in Fragen von Glauben und Moral nicht selbst zu denken. Kardinal Manning?®
soll gesagt haben: ,Ich denke nicht. Der Papst denkt fiir mich.” Statt zu denken ist es Chris-
tenpflicht zu glauben. Christen haben die Pflicht zu glauben, was die Kirche - oder die
Bibel - ihnen erzdhlt. Sie sind sogar verpflichtet, Christen zu sein. Im Jahr 1864 geif3elte
Papst Pius IX. als ,,einen Hauptirrtum unserer Zeit” die Ansicht, ,jeder Mensch sei frei, jene
Religion anzunehmen und sich zu ihr zu bekennen, die er, vom Licht des Verstandes gelei-
tet, fir wahr halte®. Und Papst Gregor X VI prangerte im Jahr 1832 die Ansicht an, ,Gewis-
sens- und Religionsfreiheit sei das besondere (oder unverduflerliche) Recht jedes Menschen®
als ,Wahn (deliramentum)“.1° Sollte ein Christ sich weigern zu glauben, was die Kirche ihn
zu glauben heiflt, oder sich gar weigern, iiberhaupt Christ zu sein, dann darf die Kirche ihn
zwangsweise zur rechten Denkart bringen. Und sie darf ihn davon tiberzeugen, dass die
Ansicht, die Kirche ,habe nicht die Macht, Zwang anzuwenden, ein weiterer Hauptirrtum
unserer Zeit” ist, den Papst Pius IX. tadelte.! Dass die Kirche nur selten zogert, Gewalt

anzuwenden, wenn sie es vermag, ist natiirlich eine historische Tatsache.

ausgewahlte Schriften 1-3, Bibliothek der Kirchenvater, 1. Reihe, Band 01, 16, 28) Kempten; Miinchen 1911-16.
Zitiert nach http://www.unifr.ch/bkv/kapitel1934-31.htm. [1.12. 2016]

8 Henry Edward Manning, 1808-1892, Erzbischof von Westminster und Kardinal.

° Anne Freemantle, The Papal Encyclicals in the Historical Context. New York: Mentor 1969, S. 145.

10 Epd., S. 137.

11 Ebd., S. 146.

-15 -


http://www.unifr.ch/bkv/kapitel1934-31.htm

Weil die donnernden Befehle Gottes, wie sie von der Kirche vermittelt werden, Christen
ihrer Gedanken- und Verhaltensfreiheit berauben und sie zwingen zu glauben, was man
ihnen sagt, erleben sie das Christentum als eine ungemein michtige, unterdriickende und
zwingende Kraft, die ihre aufkeimende Individualitit zu zerquetschen droht oder sie we-
nigstens notigt, unnatiirliche und verzerrte Form anzunehmen. Die Antwort auf diese Situ-
ation ist eine innere Getriebenheit zu blasphemischem Verhalten. Gottesldsterung, oder
besser gesagt irrationale Gotteslisterung ist eine Reaktion der empdrten Menschennatur ge-
gen eine duflere Macht, deren Forderungen mit ihrer eigenen Fihigkeit - ja Lebensnotwen-
digkeit - zu freier, ungehinderter Entwicklung, sprich umfassender Verwirklichung ihres
moralischen und spirituellen Potenzials, unvereinbar ist. Es ist nicht etwa so, dass manche
der von dieser Macht auferlegten Forderungen hinsichtlich ihres tatsichlichen Gehalts der
Entwicklung des Individuums nicht dienlich sein konnten; weil sie aber in Gestalt von Be-
fehlen statt als freundlicher Rat daherkommen, negiert ihre Form tendenziell ihren Gehalt,
widerspricht das Medium der Botschaft. Allzu oft scheint Gott dem Christen zu sagen:
,Liebe mich so wie ich dich liebe - sonst ...!*

So stark der innere Drang eines Christen auch sein mag irrationale Gotteslisterung zu
begehen, sein Widerstand und seine Reaktion gegen das Christentum bleibt doch weitge-
hend unbewusst. (Wiirde er voll bewusstwerden, dann miisste er vielleicht der Tatsache ins
Auge sehen, dass er kein Christ mehr ist!) Wenigstens so weit er sich bewusst ist, glaubt ein
Christ an Gott, glaubt er an das Christentum. Vielleicht mag er zwar wie der beklagenswerte
Kardinal Newman'? an Gott glauben, ihm aber nicht trauen, doch das ist etwas anderes.
Dariiber hinaus kann man Gotteslisterung - zu manchen Zeiten mehr als zu anderen - nicht
ungestraft begehen, und sollte man es dennoch wagen, den Allmichtigen in Worten, Schrift
oder Zeichen - oder auch nur in Gedanken - zu schmihen, dann wird ein Christ sich
schmerzlich bewusst sein, dass die ganze monstrose Maschinerie der Unterdriickung unver-
zliglich anspringen und gegen ihn vorgehen wird. Dieses Gewahrsein reicht aus, um sicher-
zustellen, dass jegliche Neigung zur Gotteslisterung weithin unbewusst gehalten wird.

Wenn die Vorherrschaft des Christentums unangefochten ist und die Kirche auf welt-
liche Gewalt zuriickgreifen kann, um ihre Erlasse durchzusetzen, oder wenn die weltlichen
Interessen von Kirche und Staat ibereinstimmen (seit Anfang des dreizehnten Jahrhunderts
setzte die Kirche das Verbrechen des Hochverrats gegen Gott mit dem des Hochverrats

gegeniiber zeitlichen Herrschern gleich), dann verschwindet der innere Drang zur

12 John Henry Newman, 1801 - 1890, Kardinal und wichtiger Autor der katholischen Erneuerung im 19.Jh.

-16 -



Gottesldsterung ganz aus dem Bewusstsein: Er wird vollkommen unbewusst. Damit vertieft
sich der Konflikt in der Seele des Christen: Je bedriickender und einzwingender das Chris-
tentum ist, desto stirker wird sein Drang zu listern; doch je stirker sein Drang zu listern
wird, um so notiger ist es fiir ihn, diesen Drang zu unterdriicken. Die einzige Weise, in der
er das Dilemma 16sen kann - die einzige Weise, in der er seinem Drang zu lastern Ausdruck
geben kann, ohne die fiirchterliche Vergeltung auf sich zu ziehen - besteht in der Projektion
auf andere Menschen. Wie Toni Wolff sagte: ,Alles Unbewusste wird projiziert, das heif3t
es erscheint als Eigenschaft oder Verhalten des Objektes.* Und Jolande Jacobi: ,Alles in
der eigenen Psyche, dessen man sich unbewusst ist, erscheint in solchen Fillen auf das Ob-
jekt projiziert, und so lange man den projizierten Inhalt nicht als sein eigenes Selbst erkennt,
wird das Objekt zum Stindenbock gemacht.

Zu Beginn des vierzehnten Jahrhunderts projizierten viele Christen in Frankreich und
anderen europdischen Lindern ihre gotteslisterlichen Phantasien auf die Tempelherren, die
angeklagt wurden, sie hitten Christus abgeschworen und wiirden auf das Kreuz spucken
und andere Ungeheuerlichkeiten begehen. Sie wurden in duflerst grausamer Weise unter-
driickt und Hunderte von ihnen wurden lebendig verbrannt. Ahnlich wurden dieselben
Phantasien im Europa und Nordamerika des siebzehnten Jahrhunderts auf Tausende harm-
loser alter Frauen projiziert, die des Verkehrs mit dem Teufel bezichtigt und als Hexen
verbrannt wurden. Und selbst in der Gegenwart ist die Seele des Christen nicht frei von
Konflikten. Der Drang zu listern wird darum weiterhin projiziert und Siindenbocke werden
weiter gesucht. Man muss sich fragen, ob das Gay News-Verfahren nicht ein weiteres Beispiel
dafiir ist und ob nicht einige der besonders fanatischen Unterstiitzer der Strafverfolgung
von Denis Lemon und Gay News Ltd. fiir die Ver6ffentlichung von James Kirkups ,blas-
phemischem” Gedicht selbst damit zu kimpfen hatten, ihren eigenen unbewussten Wider-
stand gegen ein repressives und einzwingendes Christentum zu unterdriicken.

Obwohl der Konflikt in der Seele von Christen am tiefsten ist, sollte man nicht glau-
ben, nur Christen wiirden unbewussten Widerstand gegen das Christentum empfinden und
nur Christen wiirden deshalb einen inneren Drang verspiiren, Gotteslisterung, oder irrati-
onale Gottestldsterung, zu begehen. Zwischen Christen und Nicht-Christen stehen heute
die Ex-Christen. Ein Ex-Christ konnte Atheist oder Agnostiker, Humanist oder Rationalist,
Sdkularist oder Marxist oder auch Spiritualist oder Satanist sein. Er oder sie konnte sogar

Buddhist sein, das heif3t ein westlicher Buddhist. Was sie auch sein mdgen, man kann mit

13 Zitiert in Jolande Jacobi, The Psychology of Jung. London: Kegan Paul Trench Trubner 1942, S. 88.
14 Ebd,, S. 24.

-17 -



einiger Sicherheit behaupten, dass es ihnen trotz der ganz aufrichtigen Natur ihres Glau-
benswechsels zu der neuen Philosophie und Lebensweise in der grofien Mehrzahl der Fille
nicht gelungen ist, die Religion ihrer Geburt und Erziehung so vollstindig aufzugeben, wie
sie es gerne wiirden, und dass sie in eben diesem Grad im Herzen Christen geblieben sind.
Diese Tatsache ist nicht erstaunlich. Christentum ist nicht blof3 eine Angelegenheit abstrak-
ter Ideen, sondern auch emotionaler Haltungen, und so leicht es sein mag, das eine aufzu-
geben, so auflerordentlich schwierig ist es oft, sich vom anderen zu befreien. Die Haltungen,
um die es geht, wurden einem vielleicht unermiidlich wihrend der prigenden Lebensjahre
eingeflofit, als man besonders leicht beeinflussbar war. So wenig man mittlerweile auch an
den Herrscher des Universums glaubt, ist es doch manchmal schwierig, sich nicht unbehag-
lich zu fiihlen, wenn man seine Gebote tatsichlich missachtet - auch wenn man genau diese
Gebote als bose und verderblich erkannt hat. Nicht ohne Grund sind Atheisten als Men-
schen definiert worden, die nicht an Gott glauben, ihn aber fiirchten!

Um das Christentum ganz loszulassen - um sich selbst von dem unterdriickenden und
lihmenden Einfluss zu befreien - kann es fir Ex-Christen erforderlich sein, das Christen-
tum nicht nur intellektuell im Privatbereich des eigenen geistigen Bewusstseins abzulehnen,
sondern der personlichen emotionalen Ablehnung des Christentums und des christlichen
Gottes auch offentlich in Worten, Schrift oder Zeichen Ausdruck zu geben. Das heiflt, es
kann fur sie erforderlich sein, Gottesldsterung zu begehen. Eine solche Gottesldsterung ist
therapeutische Gotteslisterung. So wie Ex-Christen zwischen Christen und Nicht-Christen
stehen, so steht therapeutische Gotteslidsterung zwischen der rein rationalen Gotteslisterung
von Nicht-Christen und der irrationalen, zwanghaften Gottesldsterung von Christen. The-
rapeutische Gotteslisterung ist irrationale Gotteslisterung im Ubergang zu rationaler Got-
tesldsterung, so wie auch so genannte Ex-Christen tatsichlich Christen sind, die versuchen,
Nicht-Christen zu werden, das heifft: unvollkommene Atheisten, Agnostiker oder (westli-
che) Buddhisten und so weiter, die versuchen, ganz zu solchen zu werden. Und sie werden
in dem Grad zu vollkommenen Atheisten, Agnostikern oder (westlichen) Buddhisten und
so weiter, in dem es ihnen gelingt, ihren unbewussten Widerstand und ihre Reaktion gegen
das Christentum in einen integralen Teil ihrer bewussten Haltung umzuwandeln. Thera-
peutische Gotteslisterung hilft ihnen, dies zu tun.

Das Christentum - einschliellich der Kirche, insbesondere der romisch-katholischen
Kirche - hat viel Leid in der Welt bewirkt. Zumal in Europa hat es mehr gesellschaftlichen
und psychischen Schaden angerichtet als irgendein anderes Glaubenssystem der Geschichte.

Kreuzziige, Inquisition, Religionskriege, Verbrennungen von Ketzern und Hexen und

-18 -



Pogrome sind nur die pechschwarzen Flecken auf einer Spur, die fast einheitlich diister ist.
Genau weil das Christentum so viel Leid verursacht hat - weil seine Haltung so grausam
unterdriickend und gewaltsam war -, war auch der weithin unbewusste Widerstand so vieler
Christen gegen die Religion, an die sie glaubten, und ihre Reaktion gegen sie so stark und
der innere Drang zu listern, so weit verbreitet. Wihrend der letzten zweihundert Jahre, seit
der Entstehung des sdkularen Staats, wurde die Macht des Christentums, 6ffentliches Unheil
anzurichten, begrenzt, doch sogar im zwanzigsten Jahrhundert hilt seine Fahigkeit, das Pri-
vatleben des Einzelnen zu ruinieren - seine Fihigkeit jenen, die ihm in die Héande fallen,
schweren emotionalen Schaden zuzufiigen - unverindert an. James Kirkup, der Autor des
Gedichts The Love That Dares to Speak Its Name, war einer von vielen, die auf solche Weise
gelitten haben. In einer nach Beginn des Aufruhrs fiir Gay News geschriebenen Erklirung
seiner Griinde, warum er das Gedicht geschrieben hatte - eine Erklirung, die in der Ver-
handlung nicht verwendet werden durfte, weil der Richter ein Beweismittel dieser Art als
unzulissig zuriickgewiesen hatte - gab Kirkup einen bewegenden Bericht seiner Erfahrung

- einer Erfahrung, die zweifellos der vieler anderer Menschen entspricht:

Als Knabe hatte ich das Ungliick, eine Kapelle und Sonntagsschule der Urspriing-
lichen Methodisten besuchen zu miissen. Dieser furchtbare Ort erfiillt mich wie alle
christlichen Kirchen seither mit Diisternis, Langeweile, Verzweiflung und dufSers-
tem Entsetzen. Als Fiinfjdbriger horte ich in der Sonntagsschule erstmals von den
grausigen, blutriinstigen Details der Kreuzigung. Ich war so von Abschen und
Furcht siberwdltigt, dass ich vom Schock dieser grauenvollen, gewalttdgigen Bilder
obnmdchtig wurde. Als ich von den Hillenfeuern und den Qualen der Verdammten
horte, driickte sich mein Schrecken in Ausbriichen unkontrollierten Kicherns aus,
meine Knie zitterten und ich machte in die Hose. Ich konnte Fleisch nicht ausstehen
und nicht einmal den Anblick eines kleinen Fingerschnitts ertragen, und nun sagte
man mir, ich kinnte nur ,errettet” werden, wenn ich im Blut des Lamms gebadet
wiirde - etwas, das meine armen, lieben Eltern fiir ein luxuriises Sonntagsmabl
hielten. Die heilige Kommunion konnte ich nie empfangen, denn der blofSe Ge-
danke, Bissen vom Leichnam Christi zu essen und Becher seines Bluts zu trinken,

machte mich krank.

Inzwischen bin siberzeugt, dass junge Menschen von beeinflussbarem Gemiit nie
derart brutalen, sadistischen und gewalttdtigen Obszinitdten ausgesetzt werden

sollten, ob in der Kirche, in Biichern, im Kino oder Fernsehen. Ich frage mich, wie

-19-



viele Kinder so wie ich durch die stete Wiederholung dieser kunstlosen, abge-

schmackten und rohen Bilder ganzlich vom Christentum angewidert worden sind.”>

Es iiberrascht kaum, dass jemand wie James Kirkup, dem das Christentum in seiner Kindheit
in der von ihm beschriebenen Weise aufgedringt wurde, als Erwachsener ein ,blasphemi-
sches® Gedicht schreibt. Damit tat er nichts anderes, als Blake und Shelley - wie auch Al-
gernon Swinburne, Thomas Hardy und James Thompson- es vor ihm getan hatten, und
zwar aus den gleichen Griinden. Die neuere Literatur ist in der Tat voller ,Gottesldsterung®,
und zwar therapeutischer Gotteslisterung, in der Autor um Autor in Form von Gedicht,
Roman, Kurzgeschichte, Drama oder Autobiographie danach strebte, den Albtraum des
Christentums abzuschiitteln und ins Licht eines helleren, reineren Tages zu erwachen. Ab-
gesehen von wenigen Fillen ist es nicht so, als seien die Autoren mit der bewufiten Absicht
vorgegangen, Gottesldsterung auszuiiben. Wenn sie selbst oder ihre Verleger gelegentlich
fiir das Vergehen angeklagt wurden, dann waren sie in den meisten Fillen sehr erstaunt. Zu
ihrer Gottesldsterung war es ganz beildufig, in ihrer eigenen freien Entwicklung als Autor
und Mensch, gekommen.

Aber nicht jeder ist ein Autor. Nicht jeder vermag sich auf eine Weise, die nicht nur
therapeutisch, sondern sogar schopferisch ist, von der Angst und Schuld zu ldutern, die ihm
mit seiner christlichen Erziehung eingebldut wurde, und dies auch dann nicht, wenn es kein
strafrechtliches Vergehen fiir ihn ist, dies zu tun. Was aber konnen gewohnliche Menschen
- Menschen, die weder Schriftsteller noch Kiinstler, weder Gelehrte noch Akademiker sind
- dann tun? Im Jahr 1883 wurde geurteilt, dass ,die blofle Leugnung der Wahrheit des
Christentums nicht ausreicht, als Vergehen der Gotteslisterung zu gelten” (ein Urteil, das
seither abgelost wurde, so dass nunmehr als Gottesldsterung gilt, was immer einzelne Chris-
ten oder Sympathisanten des Christentums schockierend oder empoérend finden), und das
Urteil sagte auch, dass ,sogar die Fundamente der Religion angegriffen werden diirfen, so-
fern die Schicklichkeit in der Auseinandersetzung gewahrt bleibt”. Demnach ging es damals
bei der Entscheidung, ob das Vergehen der Gotteslisterung veriibt wurde, nicht um die
Sache, sondern um die Art und Weise. Kann man aber einen solchen Unterschied auf faire
Weise feststellen? Gewohnliche Menschen, die weder biblische Gelehrte noch Theologen
sind, werden in den meisten Fillen die Wahrheit des Christentums nicht leugnen koénnen,
ohne sowohl ,unschickliche und anst6ffige Angriffe” zu machen als auch ohne ,ziigellose

und unverschimte Beschimpfungen im Hinblick auf heilige Themen® einzubeziehen und

15 Zitiert aus Nicolas Walter, Blasphemy in Britain. London: Rationalist Press Association 1977, S. 9-10.

-20 -



ohne ,profane Worte” zu sagen, schreiben oder zu publizieren, ,die Gott, Jesus Christus,
den Heiligen Geist, das Alte oder Neue Testament oder das Christentum ganz allgemein
verunglimpfen oder licherlich machen“. Wenn sie die ,,Schicklichkeit in der Auseinander-
setzung® wahren miissen und daran gehindert werden, ihre Ablehnung des Christentums in
der Sprache, die fiir sie natiirlich ist, auszudriicken - in einer Sprache, die manchmal die
Einzige ist, iiber die sie verfiigen -, dann werden sie daran gehindert, ihre Ablehnung des
Christentums iiberhaupt auszudriicken. Sie werden zum Schweigen gebracht.

Der Grund, warum das Gesetz Angriffe auf das Christentum zulassen kann, die der
sochicklichkeit in der Auseinandersetzung® geniige tun, nicht aber solche, die das nicht tun,
sondern stattdessen in einer Sprache von Schimpf und Spott ausgedriickt sind, ist damit klar.
Gewohnliche Menschen, und damit letzten Endes die Mehrheit, werden daran gehindert,
zu sagen, was sie denken. Wenn ein gelehrter Artikel in einer unbekannten theologischen
Zeitschrift milde gelehrte Zweifel an der Giiltigkeit von Thomas von Aquins drittem Got-
tesbeweis ausdriickt, dann wird das kaum Schaden an der etablierten Ordnung der Dinge
anrichten. Wiirden sich aber gew6hnliche Menschen erheben und ihren Abscheu vor Gott
und ihren Widerwillen gegen das Christentum und seine Machenschaften in ihrer eigenen
lebendigen Alltagssprache ausdriicken, dann wire das Resultat nicht nur eine religiose, son-
dern auch eine gesellschaftliche und politische Revolution. Als G. W. Foote im Jahr 1881
den Freethinker (,Der Freidenker®) griindete, stellte er darum klar, dass die Zeitschrift ein
anti-christliches Organ und darum vor allem aggressiv sei, und er versprach, er werde die
»Waffen von Spott und Sarkasmus [ebenso benutzen wie] die Waffen der Wissenschaft, Ge-
lehrsamkeit und der Philosophie®. Spott und Sarkasmus sind fiir weitaus mehr Menschen
verstindlich als wissenschaftliche Forschungen, akademische Beweise und abstrakte philo-
sophische Argumente, und wenn Angriffe auf das Christentum mithilfe solcher Waffen ge-
fithrt werden, sind sie wahrscheinlich viel wirksamer als jene ohne sie.

Genau weil sie so wirksam sind, sind Angriffe auf das Christentum verboten, die nicht
die ,Schicklichkeit in der Auseinandersetzung® wahren, sondern die Waffen von Spott, Sar-
kasmus und dergleichen verwenden. Worum es dabei aber wirklich geht, ist nicht die Art
und Weise, sondern vielmehr die Sache der Gotteslisterung selbst. Die Art und Weise ist
die Sache. Spott, Sarkasmus und alles Ubrige sind nicht in erster Linie verschiedene Arten,
das Christentum anzugreifen, sondern tiberhaupt eine Art es anzugreifen. Bei der Entschei-
dung, ob das Vergehen der Gotteslisterung veriibt worden ist, geht es deshalb nicht wirklich
darum, ob es auf eine bestimmte Weise, sprich schicklich statt unschicklich, veriibt wurde,

sondern ob es wirksam oder eher unwirksam veriibt wurde. Spott und Sarkasmus sind fiir

=21 -



eine groflere Zahl von Menschen verstindlich und sie sind eine andere und wirksamere Art
des Angriffs auf das Christentum, weil sie in ihrem Wesen ebenso emotional wie intellek-
tuell sind. Wenn man wirklich die Angst und Schuld loswerden will, die einem durch eine
christliche Erziehung eingefl63t worden sind - wenn man wirklich therapeutische statt blof§
irrationale Gottesldsterung begehen und von einem Ex-Christen zum Nicht-Christen wer-
den will - dann ist ein kraftvoller Ausdruck der eigenen emotionalen wie auch der eigenen
intellektuellen Ablehnung des Christentums nétig. Es reicht nicht, im Privaten und in Form
ciner intellektuellen Behauptung zu leugnen, dass Gott existiert. Man muss ihn 6ffentlich
beleidigen und beschimpfen.

Das ist vielleicht eine harte Behauptung, und viele Ex-Christen, die noch keine Nicht-
Christen sind - ob Atheisten, Agnostiker, Humanisten, Rationalisten oder auch westliche
Buddhisten -, werden zweifellos vor dem Gedanken zuriickschrecken, die Macht, die zu
verehren - und zu fiirchten - sie erzogen wurden, zu beleidigen.

Manche ex-christliche westliche Buddhisten, die bemiiht sind, ihre Toleranz vorzu-
zeigen, lehnen Kritik gegeniiber dem Christentum tatsichlich nicht nur ab, sondern geben
sich sogar grofie Miithe, wohlwollend dariiber zu sprechen.

Jeder Versuch seitens gut informierter dstlicher Buddhisten oder psychologisch we-
niger fest konditionierter westlicher Buddhisten, auf die Unzulidnglichkeiten des Christen-
tums, Mangel im moralischen Charakter Christi oder die ganz offensichtlichen Unterschiede
zwischen Buddhismus und Christentum hinzuweisen, wird nicht mit einer ruhigen Erwi-
gung der wahren Sachlage beantwortet werden, sondern mit Vorwiirfen der ,Engstirnigkeit®
und ,Intoleranz“ und der Behauptung, das Christentum, von dem die Kritiker sprechen, sei
nicht das ,wirkliche® Christentum. Solche ,Buddhisten” sind im Herzen noch immer Chris-
ten. Sie werden zwar von gewissen Aspekten des Buddhismus angezogen, fiirchten aber
weiterhin den Gott, an den sie nicht glauben, und schrecken nicht nur vor dem Gedanken
zuriick, ihn zu beleidigen, sondern versuchen sich bei ihm einzuschmeicheln, indem sie gut
vom Christentum sprechen. Kritik am Christentum durch Buddhisten erschiittert sie, weil
sie fiirchten, damit identifiziert zu werden und darum den Zorn des Allmichtigen und viel-
leicht auch das Missfallen der herrschenden weltlichen Michte auf sich zu ziehen. Im Be-
streben, solche Kritik zu unterdriicken oder zu neutralisieren, unterdriicken sie in Wahrheit
Tendenzen in sich selber, die sie bisher noch nicht ins Bewusstsein zu lassen wagen.

Individuen haben ein Recht auf Gotteslisterung. Sie haben ein Recht, rationale Got-
tesldsterung auszuiiben, weil sie das Recht der Redefreiheit haben, das heifit das Recht, ihre

Meinungen umfassend und offen auszudriicken. Und sie haben ein Recht, therapeutische

-22 -



Gotteslisterung auszuiiben, weil sie das Recht zu wachsen haben, das heif3t, ihr menschli-
ches Potenzial bis zum Auflersten zu entfalten. Wer unter dem Einfluss des Christentums
- und dem erdriickenden und zwanghaften Einfluss eines theologischen Monarchismus -
aufgewachsen und als Resultat dieses Einflusses von irrationalen Gefiihlen der Angst und
Schuld gepeinigt ist, hat das Recht, sich von diesen Gefiihlen zu befreien. Und zwar indem
er oder sie den eigenen Groll gegen die Macht, die die letzte Verantwortung fiir die einge-
floBten Angstgefithle tragt, offen ausdriickt, sprich: durch das Ausiiben von Gotteslisterung.
Natiirlich ist das Christentum nicht die einzige Form eines theologischen Monarchismus.
Auch Judentum und Islam sind Formen von theologischem Monarchismus und jene, die
unter ihrem Einfluss aufgewachsen sind, leiden oft in derselben Weise, wie jene, die christ-
lich erzogen wurden. Sie haben darum dasselbe Recht zur Gotteslisterung. Am Anfang
dieses Artikels sahen wir, dass die Kommission gegen die Gotteslisterungsgesetze in ihrem
Bedauern iiber die Entscheidung des Berufungsgerichts, die Verurteilung von Denis Lemon
und Gay News Ltd. wegen blasphemischer Verleumdung aufrechtzuerhalten, auch Sorge
angesichts der Moglichkeit ausdriickte, das Gotteslasterungsgesetz konne auf andere Religi-
onen als das Christentum ausgedehnt werden. Die Religionen, die, vertreten durch ihre
offiziellen Reprisentanten, bislang das grofite Interesse an einer solchen Erweiterung ge-
zeigt haben, sind Judentum und Islam. Vielleicht ist das genau das, was man auch erwarten
sollte. Im Licht des gerade Gesagten ist aber klar, dass es ebenso falsch wire, das Gotteslis-
terungsgesetz auch auf Judentum und Islam auszudehnen, wie es falsch wire, weiterhin das
Christentum mit ihm zu schiitzen. Es gibt auch eine praktische Schwierigkeit, wenn man
das Gotteslisterungsgesetz ausweiten wollte. Gottesldsterung ist nicht in allen Religionen
dasselbe und auch nicht in allen Religionen, die die Moglichkeit eines solchen Vergehens
kennen. Im Christentum gilt es als Gottesldsterung, die Gottlichkeit Christi zu leugnen. Im
Islam ist es Gottesldsterung, sie zu behaupten. Hindus sind emp6rt, wenn Kiithe geschlachtet
werden. Muslime sind nicht weniger emport, wenn sie zum Islamischen Opferfest keine
Kiihe schlachten diirfen. Offensichtlich wire es unmoglich, das Gottesldsterungsgesetz so
zu erweitern, dass es die widerspriichlichen Anforderungen all jener Religionen erfiillen
konnte, die die Moglichkeit von Gottesldsterung kennen oder deren Anhinger dariiber
schockiert und emport sein konnen. In der heute in Grofbritannien existierenden pluralis-
tischen Gesellschaft besteht die einzige gerechte Losung darin, gar kein Gottesldsterungsge-
setz zu haben.

Welche Haltung der Buddhismus gegeniiber einigen der wichtigeren Themen ein-

nimmt, die vom Gay News-Gerichtverfahren wegen Gotteslisterung aufgeworfen wurden,

-23-



diirfte nunmehr klar sein. Es sollte klar sein, dass es, soweit es Buddhismus betrifft, so etwas
wie Gottesldsterung gar nicht gibt, und dass, solange Gottesldsterung eine Straftat bleibt,
Buddhisten so wie andere Nicht-Christen keine vollstindige Freiheit genieflen, sich in reli-
gidsen Fragen zu duflern, und letztendlich fiir ihre Uberzeugungen bestraft werden. Fiir
Buddhisten in Groflbritannien - ob sie westlicher oder Ostlicher Abstammung sind - folgt
damit: (1) Das Gottesldsterungsgesetz sollte vollkommen abgeschafft werden. Es sollte nicht
erweitert werden, um andere Religionen einzuschlieffen. Buddhismus selbst bendtigt in kei-
ner Weise den Schutz durch solch ein Gesetz. (2) Es sollte eine vollige Trennung von Kirche
und Staat geben. Die Church of England sollte vom Staat getrennt werden. In staatlichen oder
vom Staat unterstiitzten Schulen sollte es keinen Religionsunterricht (im Unterschied von
Unterricht zber die verschiedenen Religionen) und keine Handlungen religioser Verehrung
in der Morgenversammlung geben. Konig oder Konigin sollten nicht verpflichtet sein, der
Anglikanischen Gemeinde - oder irgendeiner christlichen Richtung oder tiberhaupt einer
Religion - anzugehoren. Ein Bezug auf die Gottheit sollte aus der Nationalhymne geloscht
werden. (3) Gotteslasterung sollte als gesund und als notwendig fiir die moralische und
spirituelle Entwicklung des Einzelnen anerkannt werden, insbesondere wenn er oder sie
direkt dem unterdriicckenden und zwanghaften Einfluss des Christentums oder einer ande-
ren Form von theologischem Monarchismus ausgesetzt war. Statt verfolgt zu werden, sollte
Gotteslisterung ermutigt werden. Wenn man im Sinne dieser Vorschlige handelt, wird
mancher Schaden, der durch das Christentum zugefiigt wurde, wieder beseitigt; es wird
Buddhisten und Nicht-Buddhisten gleichermaflen zugute kommen, und die Gesellschaft als
ganze wird gliicklicher und gesiinder sein, als sie es im Jahr des Urteils zur Gotteslisterung

war.

-24 -



	Buddhismus und Gotteslästerung

