
 - 1 - 

 
 
Sangharakshita 
 
 
 
 
 

Gotteslästerung 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Übersetzung von Buddhism and Blasphemy in: Sangharakshita, Complete Works, Bd. 11.  
Edited by Pabodhana. Cambridge: Windhorse Publications 2018.  
Zuerst 1978 von Windhorse Publications herausgegeben.  
  



 - 2 - 

 

Buddhismus und Gotteslästerung 

Wie die meisten Menschen in Großbritannien glauben auch Buddhisten, sie würden voll-

ständige Meinungsfreiheit in religiösen Angelegenheiten genießen und die Bestrafung von 

„Verbrechen“ wie Ketzerei und Gotteslästerung sei etwas aus vergangenen Zeiten. Auf rüde 

Art wurde dieser Glaube erschüttert. Im Juli 1977 wurden der Herausgeber und die Verleger 

der Zeitschrift Gay News im Zentralen Strafgericht mit dem Vorwurf gotteslästerlicher Be-

leidigung angeklagt und schuldig gesprochen. Der Herausgeber Denis Lemon wurde zu 

neun Monaten Gefängnis auf Bewährung und einer Zahlung von £500 verurteilt; die Ver-

leger Gay News Ltd. wurden mit einem Bußgeld von £1000 belegt. Im März 1978 wurde 

ihr Widerspruch gegen das Urteil zurückgewiesen, wenn auch Lemons neunmonatige Strafe 

auf Bewährung verworfen wurde. Kurz zuvor unternahm Lord Willis im Oberhaus den 

erfolglosen Versuch, eine Gesetzesvorlage zur Abschaffung des Delikts der Gotteslästerung 

zu verabschieden. 

Die englische Rechtsprechung beinhaltet Gesetzesrecht und Gewohnheitsrecht (sta-

tute law und common law). Gesetzesrecht ist von der „Hoheitsgewalt“ – der vom Parlament 

vertretenen Krone – erlassenes Recht. Gewohnheitsrecht ist übliches Recht, das auf Präze-

denzfällen gründet. Da das gesetzliche Delikt der Gotteslästerung in den Gesetzesreformen 

von 1967 und 1969 abgeschafft worden war, wurden Lemon und Gay News Ltd. gemäß 

dem Gewohnheitsrecht der Gotteslästerung und wegen gotteslästerlicher Beleidigung (Got-

teslästerung in Schriftform) verurteilt. Das Gewohnheitsrecht wurde von Richtern über den 

langen Zeitraum von 1676 bis 1922 entwickelt und ist, wie auch die übrigen Gewohnheits-

rechte, von den Reformen der sechziger Jahre nicht angetastet worden. Die letzte erfolgrei-

che Strafverfolgung von Gotteslästerung hatte 1922 stattgefunden, als W. J. Gott für die 

Verbreitung von Pamphleten mit Titeln wie God and Gott, Rib Ticklers („Gott und Gott, 

Zwerchfell-Kitzler“) sowie für die „Belästigung Umstehender“ zu neun Monaten Zwangsar-

beit verurteilt wurde. (Er starb einige Wochen nach seiner Entlassung aus dem Gefängnis.) 

Inzwischen war so viel Zeit vergangen, dass man weithin annahm, Gotteslästerung sei mitt-

lerweile totes Recht und die Aufhebung des entsprechenden Gewohnheitsrechts sei 



 - 3 - 

unnötig, weil ohnehin veraltet. Mittlerweile hat sich diese Annahme als Irrtum erwiesen. 

Nicht widerrufene Gesetze sind nie veraltet. 

Das Verfahren und die Verurteilung von Denis Lemon und Gay News Ltd. und das 

Scheitern ihres Einspruchs überraschte und schockierte die britische Öffentlichkeit. In Lon-

don und an anderen Orten wurden Versammlungen abgehalten, um gegen die Verurteilun-

gen zu protestieren und die Abschaffung der Gotteslästerungsgesetze zu fordern. Im August 

1977 bildete sich das „Komitee gegen das Gotteslästerungsgesetz“ und im folgenden Jahr 

wurde der ursprünglich 1844 gegründete und seither in Lethargie versunkene United Order 

of Blasphemers („Geeinter Orden der Gotteslästerer“) mit dem Ziel wiederbelebt, Werke zu 

veröffentlichen und zu verbreiten, die zu Anklagen wegen Gotteslästerung geführt hatten. 

Mindestens ein halbes Dutzend politische Zeitungen und verschiedene Studentenmagazine 

veröffentlichten erneut The Love That Dares to Speak Its Name („Die Liebe, die ihren Namen 

zu sagen wagt“), jenes „gotteslästerliche“ Gedicht von James Kirkup, das Anlass des ganzen 

Aufruhrs gewesen war. Auch die „Bewegung für Meinungsfreiheit“ (Free Speech Move-

ment) druckte es wieder ab, inzwischen sind Tausende von Kopien des Gedichts im Umlauf, 

und einige tragen die Unterschriften von mehr als einhundert bekannten Personen. Am 4. 

Juli 1978, dem Jahrestag des mittlerweile berüchtigten Urteils, schickte das Komitee eine 

Petition an das Innenministerium. Diese Bittschrift missbilligte die Entscheidung des Beru-

fungsgerichts, die Verurteilungen von Denis Lemon und Gay News Ltd. wegen gottesläs-

terlicher Beleidigung aufrechtzuerhalten. Sie drückte auch Besorgnis angesichts der Mög-

lichkeit aus, dass die Rechtsprechung zur Gotteslästerung ausgedehnt werden und andere 

Religionen als das Christentum einschließen könnte. 

Ein Hauptgrund der weit verbreiteten Sorge, die vom Urteil der Gotteslästerung gegen 

Gay News entfacht wurde, ist die unbefriedigende und unsichere Sachlage, in dem die Recht-

sprechung über Gotteslästerung mit der Verurteilung der beiden Angeklagten gelassen 

wurde und die Furcht, sie könne wieder benutzt werden, um freie Meinungsäußerung über 

Religion zu behindern. Vom Parlament wurde Gotteslästerung nie definiert. Im Lauf der 

vergangenen dreihundert Jahre wurde das Vergehen von verschiedenen Richtern und Ge-

schworenen sehr unterschiedlich aufgefasst. Ursprünglich galt die bloße Leugnung der 

Wahrheit der christlichen Religion oder irgendeines Teils von ihr (beispielsweise Wunder, 

die göttliche Autorität der Bibel, die Dreifaltigkeitslehre, die Göttlichkeit Christi) als Got-

teslästerung und konnte mit Geld- und Gefängnisstrafen sowie „entehrender Körperzüchti-

gung“ bestraft werden. Später (im Jahr 1893) hieß es, nicht nur die Leugnung der Wahrheit 

des Christentums, sondern auch „ungehörige und anstößige Angriffe auf das Christentum 



 - 4 - 

oder die Schriften oder sakrale Objekte von Personen mit der Absicht, die Gefühle der 

allgemeinen Öffentlichkeit zu erzürnen“ seien als Gotteslästerung anzusehen. Schließlich 

erging bei der Anhörung von W.J. Gotts Berufung gegen das Urteil der Rechtsspruch, dass 

es beim Gesetz gegen Gotteslästerung um Inhalte geht, die „für jemanden beleidigend sind, 

der mit der christlichen Religion sympathisiert, sei es ein fest gläubiger Christ, ein halbher-

ziger Christ oder auch nur jemand, der mit den christlichen Idealen sympathisiert [und] zu 

einer Störung der öffentlichen Ruhe provoziert werden könnte“. Somit gab es in der Zeit 

von 1883 bis 1922 einen Wandel in der Interpretation der Gotteslästerungsgesetze. Im Jahr 

1883 war es noch erforderlich, die Gefühle „der allgemeinen Öffentlichkeit“ zu erzürnen. 

1922 genügte es schon, eine einzige, dem Christentum zugeneigte Person, zu kränken. 

Bei der Gay News-Verhandlung gab es eine weitere Veränderung in der Rechtsausle-

gung. In seinem Rechtsspruch gegen das von der Verteidigung vorgebrachte Argument hin-

sichtlich der Absicht behauptete der Richter, um festzustellen, dass das Delikt der Gottes-

lästerung vorliege, sei es nicht nötig, die Absicht nachzuweisen, das Christentum anzugrei-

fen oder eine Störung der öffentlichen Ruhe zu verursachen. Gotteslästerung werde schon 

dann verübt, wenn es bloß eine Tendenz zur Ruhestörung gebe. Ungeachtet dieser Recht-

sprechung brachte die Anklage keinerlei Beweise dafür, dass die Veröffentlichung von James 

Kirkups Gedicht tatsächlich eine solche Tendenz hatte. Nur ein einziger Zeuge wurde prä-

sentiert, dessen Aussage zeigte, dass das Gedicht tatsächlich publiziert worden und ein 

„Sympathisant des Christentums“ davon schockiert und angewidert war. Das genügte, um 

Verurteilungen zu erreichen. Demnach scheint die gegenwärtige Interpretation des Gottesläs-

terungsgesetzes darauf hinauszulaufen, dass Gotteslästerung in der Veröffentlichung von 

etwas besteht, das einen einzelnen Christen oder Sympathisanten des Christentums nach-

weislich schockiert und erzürnt hat. Es gibt kein objektives Kriterium für Gotteslästerung. 

Was immer einen Christen oder Sympathisanten des Christentums schockiert und anwidert, 

ist Gotteslästerung. Somit ist es, wie das Komitee gegen das Gotteslästerungsgesetz es aus-

drückte, „unmöglich, im Voraus zu wissen, welche Inhalte, die sich mit Religion auseinan-

dersetzen, als blasphemisch gelten könnten. Die Hauptwirkung des Gesetzes ist, Redefrei-

heit über Religion in einer Weise zu behindern, die andernorts als gänzlich unannehmbar 

gelten würde.“ 

Das ist eine Sachlage, die auch alle Buddhisten in unserem Land ernstlich beunruhigt. 

Es ist weithin bekannt, dass die Idee eines persönlichen Gottes, eines Schöpfers und Herr-

schers der Welt, in der Lehre des Buddha keinen Platz hat und dass der Buddhismus diese 

Auffassung während seiner ganzen Geschichte in der Tat als schädlich für die moralische 



 - 5 - 

und spirituelle Entwicklung der Menschheit abgelehnt hat. Doch solch eine Ablehnung ist 

gewiss für die Gefühle vieler Christen und Sympathisanten des Christentums schmerzlich: 

Sie schockiert sie und widert sie an. Nach der aktuellen Rechtsauffassung geht daher jeder 

Buddhist, der öffentlich, ob in Rede oder Schrift, die Wahrheit dieser grundlegenden Lehre 

des Buddhismus bezeugt, das Risiko ein, das Verbrechen der Gotteslästerung zu begehen 

und entsprechend bestraft zu werden. Und nicht nur das: Alle Buddhisten, die Abschnitte 

der buddhistischen Schriften veröffentlichen, in denen die Auffassung eines allwissenden 

und allmächtigen Höchsten Wesens, des Schöpfers und Lenkers von allem, tatsächlich vom 

Buddha selbst in Begriffen lächerlich gemacht wird, die manche geradezu extrem „ungehö-

rig und anstößig“ finden dürften (beispielsweise Kevaddhu-Sutta, Dīgha Nikāya 11), gehen 

ebenfalls das Risiko ein, das Verbrechen der Gotteslästerung zu begehen – selbst wenn die 

anstößigen Worte fünfhundert Jahre vor der Geburt des Christentums gesprochen wurden. 

Unabhängig von Gesetzen und deren Auslegung mag man wohl entgegnen, dass es 

höchst unwahrscheinlich sei, im 20. Jahrhundert als Buddhist in Großbritannien für die 

Verbreitung der eigenen Religion bestraft zu werden.  

Tatsächlich, so könnte man vorbringen, sei die Vorstellung selbst absurd, dass so etwas 

geschehen könnte. Wirklich? Dem Buddhisten, dessen Meinungsfreiheit auf dem Spiel steht, 

sei verziehen, wenn er daran zweifelt, ob die Idee so absurd ist, wie einige Leute denken – 

oder ihn glauben machen möchte.  Immerhin hieß es in einer Erklärung der National Secular 

Society vom Dezember 1976: „Wann immer sich die National Secular Society während der 

letzten fünfzig Jahre für eine Aufhebung der Gotteslästerungs-Gesetze eingesetzt hat, 

wurde uns versichert, derlei sei unnötig, denn diese Gesetze könnten niemals wieder ange-

wendet werden.“ Nun wurden sie aber doch angewendet. Nur ein Jahr später waren Denis 

Lemon und Gay News Ltd. angeklagt und verurteilt, und die Wertlosigkeit aller Zusiche-

rungen, die der National Secular Society gegeben wurden, wurde aufgedeckt. Wie die Erklä-

rung der National Secular Society weiter ausführte, war tatsächlich die Möglichkeit, sich auf 

die Gotteslästerungsgesetze zu berufen, nur wenige Wochen vor Einleitung des Verfahrens 

gegen Lemon und Gay News Ltd. bei verschiedenen Gelegenheiten vom Innenminister 

sowie vom Erzbischof von Canterbury angesprochen worden. Auch wenn es keine direkte 

Verbindung zwischen den Äußerungen dieser Persönlichkeiten und der Einleitung des Pro-

zesses der Gotteslästerung gab, haben sie doch sicher mitgeholfen, das Meinungsklima zu 

schaffen, in dem das Verfahren und die Verurteilung von Denis Lemon und Gay News Ltd. 

möglich und somit das Jahr 1977 zum Jahr des Gotteslästerungurteils wurde. 



 - 6 - 

In Wahrheit ist es aber so, dass die Gotteslästerungsgesetze angewendet werden können, so 

lange sie nicht aufgehoben sind; und so lange das so ist, genießen Buddhisten auch keine 

vollständige Meinungsfreiheit. Sie sind nicht frei, ihre Überzeugungen zu verbreiten. Es 

mag zwar unwahrscheinlich, ja höchst unwahrscheinlich sein, dass ein Buddhist, der die 

Vorstellung von der Existenz Gottes öffentlich in jenem Sinne ablehnt, wie Buddhisten dies 

im Lauf der Geschichte zu tun pflegten, oder dass ein Buddhist, der den moralischen Cha-

rakter von Christus als aus buddhistischer Sicht mangelhaft kritisiert, tatsächlich strafrecht-

lich wegen des Delikts der Gotteslästerung belangt würde. Aber trotzdem besteht doch un-

leugbar die Möglichkeit, dass er so belangt wird, und diese Möglichkeit führt ein Element 

von Unsicherheit in die Situation ein, die von keinerlei „Zusicherung“ zerstreut werden 

kann. Ein Damokles dürfte nur wenig Trost aus dem Argument beziehen, dass das mit nur 

einem Haar über seinem Kopf befestigte Schwert höchst wahrscheinlich nicht herabfallen 

werde1. Wie dem auch sei, wir gestehen wahrscheinlich viel zu viel zu, wenn wir zustimmen, 

es sei unwahrscheinlich, dass man in diesem Land Buddhisten strafrechtlich wegen Gottes-

lästerung verfolgen werde. Die Gesetzesvorlage zur Abschaffung des Gotteslästerungsgeset-

zes, die Lord Willis dem Oberhaus im Februar 1978 vorlegte, wurde ohne Abstimmung 

nach starkem, „wie Wolfsgeheul in der Ferne“ geleisteten Widerstand ihrer Lordschaften, 

zurückgezogen. Offensichtlich gibt es manche Christen, die es vorziehen, die Gottesläste-

rungsgesetze zu behalten, und vermutlich wären jene, die sie behalten möchten, auch nicht 

dagegen, sie anzuwenden. Das überrascht nur wenig. Christen haben sich nie durch Tole-

ranz ausgezeichnet, und seit den Ereignissen von 1977 und 1978 kann sich kein Buddhist – 

genau genommen, kein Nicht-Christ – wirklich sicher fühlen, so lange die Gotteslästerungs-

gesetze nicht aufgehoben sind. So weit entfernt das Heulen der Wölfe auch sein mag, für 

friedliebendere Tiere ist es kein beruhigender Klang. 

Es ist allerdings möglich, dass die Gotteslästerungsgesetze im Lauf der nächsten Jahre 

aufgehoben werden. Die Law Commission überarbeitet derzeit verschiedene Aspekte des 

Strafrechts mit dem Ziel einer Kodifizierung (Zusammenfassung von Rechtssätzen), und 

insofern diese Kodifizierung notwendigerweise die letztliche Abschaffung aller Straftaten 

 
1 Die vermutlich mythische Gestalt Damokles beneidete den Tyrannen um dessen Macht und Reichtum und hob in seinen 
Schmeicheleien stets dessen Vorzüge hervor. Dionysios beschloss daher, Damokles anhand eines Schwertes, des dann soge-
nannten Damoklesschwertes, die Vergänglichkeit, vor allem die seiner Position, zu verdeutlichen. Der Herrscher lud Damok-
les zu einem Festmahl ein und bot ihm an, an der königlichen Tafel zu sitzen. Zuvor ließ er jedoch über Damokles’ Platz ein 
großes Schwert aufhängen, das lediglich von einem Rosshaar gehalten wurde. Als Damokles das Schwert über seinem Kopf 
bemerkte, war es ihm unmöglich, den dargebotenen Luxus zu genießen, und schließlich bat er darum, auf die Annehmlich-
keiten (und die damit verbundene Bedrohung) verzichten zu dürfen. [nach Wikipedia, „Damokles“, 18.9.2025] 
 
 



 - 7 - 

nach dem Gewohnheitsrecht einschließt, wird sie sich auch mit dem Gotteslästerungsgesetz 

befassen müssen.2 Wenn als Ergebnis der Kommissionsarbeit die Straftat der Gottesläste-

rung abgeschafft ist und damit die Empfindlichkeiten von Christen nicht mehr den beson-

deren Schutz durch das Gesetz genießen, werden Buddhisten keinen Grund mehr zum 

Klagen haben. Wird sie aber nicht beseitigt, dann müssen Buddhisten gemeinsam mit ande-

ren Nicht-Christen ihren Standpunkt überdenken und sich entscheiden, wie sie, wenn über-

haupt, handeln werden. Währenddessen können wir nicht mehr tun als klarzustellen, wel-

che Einstellung der Buddhismus zu einigen der wichtigeren Themen hat, die durch die Gay 

News-Gerichtsverhandlung angesprochen wurden, und das will ich im Rest dieses Artikels 

tun. Dabei werde ich mich nicht mit der Tatsache befassen, dass Gay News eine Zeitung für 

Homosexuelle ist und das James Kirkups Gedicht „homosexuelle“ Merkmale hatte. Heraus-

geber und Verleger der Gay News wurden wegen blasphemischer Verleumdung angeklagt, 

verurteilt und bestraft, und ich werde mich ausschließlich mit dem Thema der Gottesläste-

rung befassen. 

Was uns in diesem Zusammenhang als erstes auffällt, ist, dass es im Buddhismus so 

etwas wie Gotteslästerung gar nicht gibt. Der Buddhismus hat nicht einmal ein passendes 

Wort dafür.3 Dies muss uns nicht überraschen. In der christlichen Lehre gilt Gotteslästerung 

als Herabsetzung Gottes in Worten, Schrift oder Zeichen. Weil es im Buddhismus keinen 

Platz für die Vorstellung von Gott gibt, folgt, dass Gotteslästerung für den Buddhismus 

nicht existiert und auch der Begriff von Gotteslästerung selbst sowie der eines Gottesläste-

rungsdelikts für Buddhisten bedeutungslos ist. Der heilige Augustinus bemerkte, dass „in 

der Gotteslästerung Falsches über Gott selbst gesagt wird“4. Dem Buddhismus zufolge 

spricht man nicht falsch von Gott, wenn man behauptet, dass er nicht existiert. Darum ist 

und kann aus buddhistischer Sicht eine Leugnung der Existenz Gottes durch einen Bud-

dhisten auch nicht Gotteslästerung sein. (Was hätte der heilige Augustinus wohl von der 

„Gott ist tot“-Theologie gehalten?) Buddhisten können darum gar nicht zustimmen, sie seien 

überhaupt fähig etwas Blasphemisches zu sagen, zu schreiben oder zu tun. Will man sie 

dem Zugriff eines christlichen Gotteslästerungsgesetzes unterwerfen, dann ist das gleichbe-

deutend damit, sie zu zwingen, den Strafbestand von Gotteslästerung anzuerkennen und 

 
2 A. d. Ü: Im Abschnitt 79 des Criminal Justice and Immigration Act von 2008 wurden die Gewohnheitsrechte der 
Gotteslästerung und blasphemischer Verleumdung in Großbritannien abgeschafft. 
3 Buddhadattas English-Pali Dictionary gibt zwar ariyūpavāda als Entsprechung von Gotteslästerung, doch dies 
ist eine neuere Wortprägung, die im Pali-English Dictionary der Pali Text Society nicht zu finden ist. 
4 Contra Mendacium, 39. Seventeen Short Treatises of S. Augustine, Bishop of Hippo. London: Walter Smith (late 
Mozley) 1884, S. 466. 



 - 8 - 

somit auch die Existenz von Gott. Letztlich bedeutet das, sie daran zu hindern, Buddhisten 

zu sein und sie zu zwingen, Christen zu sein. 

Könnte es aber, auch wenn die Gottesidee im Buddhismus keinen Platz hat, nicht 

doch ein höchstes Objekt der Verehrung geben, das eine Gott entsprechende Position ein-

nimmt, und könnte es für Buddhisten nicht die Möglichkeit von Gotteslästerung in Bezug 

auf dieses Objekt geben? Im Buddhismus sind die Drei Juwelen das höchste Objekt der 

Verehrung, das heißt: der Buddha oder spirituell erleuchtete menschliche Lehrer, der 

Dharma oder die Lehre vom Weg zur Erleuchtung, und der Sangha oder die spirituelle 

Gemeinschaft von Schülern, welche die Lehre üben und dem Weg folgen. Buddhisten neh-

men zu diesen Drei Juwelen „Zuflucht“. Die Drei Juwelen verkörpern die höchsten Werte 

des Buddhismus und bilden als solche gemeinsam den Gegenstand der höchsten buddhisti-

schen Bestrebungen. Tatsächlich ist es die verbindliche Entscheidung zu den Drei Juwelen 

– den Drei Zufluchten – die jemanden überhaupt zur Buddhistin oder zum Buddhisten 

macht. Sogar die materiellen Symbole der Drei Juwelen in Gestalt von heiligen Bildnissen, 

Schriftbänden und „Mönchen“ sind Objekte der Verehrung. Heißt dies nicht, dass Gottes-

lästerung bzw. Blasphemie im Fall des Buddhismus in einer Herabsetzung der Drei Juwelen 

besteht? Sollte man von Buddhisten nicht erwarten, sie müssten ebenso schockiert und er-

zürnt – so verstört und wütend – sein, wenn gegen die Drei Juwelen gelästert werde, wie 

Christen es sind, wenn Gott gelästert werde? Im Fall des Buddhismus wäre es kaum möglich, 

die Leugnung der historischen Existenz des Buddha, des Dharma und des Sangha als Fall 

von Gotteslästerung anzusehen. Um die Drei Juwelen zu lästern, wäre es erforderlich, die 

Existenz jener Eigenschaften in ihnen zu leugnen, die sie zu dem machen, was sie sind; das 

heißt, es wäre erforderlich zu leugnen, dass der Buddha der Vollkommen Erleuchtete war, 

dass der Dharma der Weg zur Erleuchtung ist, und dass der Sangha den Dharma übt und 

dem Weg folgt. Ein solches Herabwürdigen der Drei Juwelen ist im Buddhistmus nicht 

unbekannt. Reagieren Buddhisten also in derselben Weise darauf, wie Christen auf Gottes-

lästerung reagieren? 

Die Antwort auf diese Frage findet sich am Anfang des Brahmajāla-Sutta, des ersten 

Suttas im Dīgha Nikāya, der „Sammlung langer Lehrreden [des Buddha]“.  Und es ist viel-

leicht nicht ohne Bedeutung, dass dieses Sutta – in dem der Buddha die zweiundsechzig zu 

seiner Zeit vorherrschenden (falschen) Ansichten gewissermaßen in einem großen Netz 

(brahmajāla) einfängt – gleich am Anfang des gesamten Pālikanons steht. Der Schauplatz 

des Suttas ist die große Straße von Rājagaha (Sanskrit Rājagṛiha) nach Nāḷandā (Sanskrit 

Nālandā) im damaligen Königreich Magadha. Der Buddha wandert mit einer großen 



 - 9 - 

Gefolgschaft von etwa fünfhundert Bhikkhus. Hinter ihm folgen der Bettelmönch Suppiya 

und der junge Brahmadatta, sein Schüler. Suppiya spricht in vielerlei Hinsicht tadelnd über 

den Buddha, den Dharma und den Sangha, während Brahmadatta, obwohl er Suppiyas Schü-

ler ist, voll des Lobes für sie ist. Ihre Diskussion wird im Rasthaus fortgesetzt, wo der Buddha 

und seine Bhikkhus sowie auch Suppiya und Brahmadatta für die Nacht unterkommen. Am 

Morgen erzählen die Bhikkhus dem Buddha von dem ungewöhnlichen Wortwechsel, der 

sich zwischen Meister und Schüler zugetragen hat. Der Buddha sagt: 

„Mögen, ihr Mönche, andere Unlöbliches von mir sprechen, Unlöbliches vom 

Dharma sprechen, Unlöbliches vom Sangha sprechen, da dürft ihr nicht Ärger oder 

Unzufriedenheit oder Missbehagen aufkommen lassen. Mögen, ihr Mönche, andere 

Unlöbliches von mir sprechen, Unlöbliches vom Dharma sprechen, Unlöbliches vom 

Sangha sprechen: Wenn ihr da erzürnt oder unzufrieden würdet, so würdet ihr da-

mit nur euch selber schädigen. Mögen, ihr Mönche, andere Unlöbliches von mir 

sprechen, Unlöbliches vom Dharma sprechen, Unlöbliches vom Sangha sprechen: 

Wenn ihr da erzürnt oder unzufrieden würdet, könntet ihr dann bei den anderen 

das recht Gesagte und das nicht recht Gesagte erkennen?” 

„Nein, oh Herr.“ 

„Mögen, ihr Mönche, andere Unlöbliches von mir sprechen, Unlöbliches vom 

Dharma sprechen, Unlöbliches vom Sangha sprechen, so habt ihr da Unwirkliches 

als unwirklich abzulehnen: ,Eben insofern ist das unwirklich; eben insofern ist das 

unrichtig. Derartiges gibt es bei uns nicht, und derartiges findet sich bei uns nicht.’ 

Mögen, ihr Mönche, andere Löbliches von mir sprechen, Löbliches vom Dharma 

sprechen, Löbliches vom Sangha sprechen: Da dürft ihr nicht Freude, nicht Beha-

gen, nicht leeren Stolz aufkommen lassen. Mögen, ihr Mönche, andere Löbliches 

von mir sprechen, Löbliches vom Dharma sprechen, Löbliches vom Sangha sprechen: 

Wenn ihr da freudig, behaglich, stolz würdet, so würdet ihr damit nur euch selber 

schädigen. Mögen, ihr Mönche, andere Löbliches von mir sprechen, Löbliches vom 

Dharma sprechen, Löbliches vom Sangha sprechen, so habt ihr da Wirkliches als 



 - 10 - 

wirklich zu erkennen: ,Eben insofern ist das wirklich; eben insofern ist das richtig. 

Derartiges gibt es bei uns, und derartiges findet sich bei uns.’5 

Wie groß ist doch der Unterschied zwischen dem alten Magadha und dem modernen Eng-

land! Nach der erstickenden Atmosphäre von Gotteslästerungsgesetzen und Gerichtsver-

handlungen, von Verurteilungen und Bestrafungen wegen Gotteslästerung, kommen die 

Worte des Buddha wie eine Brise klarer, reiner Luft daher. Das bedeutet nicht, dass Bud-

dhisten im Lauf der 2500 Jahre buddhistischer Geschichte sich immer und überall durch 

einen Geist gesunder Vernunft ausgezeichnet hätten, wie er diesen Abschnitt durchzieht. 

Doch ein solcher Geist war unübersehbar vorhanden und sein Einfluss genügend kraftvoll, 

um sicherzustellen, dass die Geschichte des Buddhismus nie von Ungeheuerlichkeiten jener 

Art verdüstert wurde, die wiederholt Schande über die blutbefleckte Geschichte des Chris-

tentums brachte. 

Warum ist das so? Wie kommt es, dass der Buddhismus von gesunder Vernunft und 

das Christentum von rasender Unvernunft durchdrungen sind? Die Drei Juwelen bilden 

ebenso das höchste Objekt der Verehrung für die eine Religion wie Gott für die andere. 

Warum also reagiert der Buddhismus auf Lästerung der Drei Juwelen ganz anders als das 

Christentum gegen Gotteslästerung? Warum gibt es auf der einen Seite ruhiges Erwägen 

der Wahrheit oder Unwahrheit der fraglichen Themen und auf der anderen dagegen Schock 

und Empörung? Um dies zu beantworten, müssen wir den Unterschied zwischen beiden 

Religionen etwas näher betrachten. 

Ein Schlüssel oder zumindest ein Ausgangspunkt zur Untersuchung dieses Unter-

schiedes findet sich in gewissen, oben schon zitierten Worten des Buddha an die Mönche. 

Falls sie Zorn und Ärger empfinden, wenn sie Außenstehende hören, die sich abschätzig 

über die Drei Juwelen äußern, so ermahnt er sie, dann sei das ein Hindernis auf dem Weg ihrer 

eigenen Selbstüberwindung: Es würde ihnen die Fähigkeit rauben, die Wahrheit oder Unwahr-

heit des Gesagten zu beurteilen. Hier wird deutlich, dass es dem Buddhismus vor allem um 

die emotionale und intellektuelle – die „spirituelle“ – Entwicklung des einzelnen Menschen 

geht. Entsprechend muss die Reaktion von Buddhisten auf „abschätziges Reden“ über die 

Drei Juwelen genauso wie ihre Reaktion auf alles andere, so sein, dass sie diese Entwicklung 

eher unterstützt als behindert. Anders gesagt bildet der Mensch den Hauptbezugspunkt des 

Buddhismus, und zwar der Mensch als ein Wesen, das sich mit entsprechender Bemühung 

 
5 Das Prachtnetz, Dīgha Nikāya 1 (Auszug). In: Buddha. Auswahl aus dem Palikanon. Übersetzt von Paul Dahlke. 
Wiesbaden: Fourier Verlag 1994, S. 245-246. 



 - 11 - 

vom Zustand unerleuchteter zum Zustand erleuchteter – spirituell erleuchteter – Mensch-

lichkeit oder Buddhaschaft erheben kann. 

Zentraler Bezugspunkt des Christentums hingegen ist Gott, genauer: die Würde Got-

tes. Entsprechend der traditionellen Auffassung ist Gotteslästerung die Beleidigung oder 

Erniedrigung Gottes in Worten, Schrift oder Zeichen, und wie die Reaktionen von Christen 

gegen den Verstoß verdeutlichen, ist das Christentum primär darum besorgt, die Würde 

Gottes aufrechtzuerhalten und ihn vor Erniedrigung zu schützen. Warum aber ist das so? 

Warum ist das Christentum so sehr darum besorgt, die Würde Gottes aufrechtzuerhalten? 

Es wäre eine offensichtliche Absurdität, abschätziges Reden über die Drei Juwelen als Ent-

würdigung des Buddhas, des Dharmas und des Sanghas zu betrachten. Warum ist es mög-

lich, in solcher Weise von Gott zu sprechen? Die Antwort auf die Frage ist nicht schwer zu 

finden. Es ist möglich, weil Gott, als höchstes Wesen, der allerhöchsten Verehrung würdig 

ist. Er wird als Herrscher des Universums gesehen (wenngleich neuerdings eher als verfas-

sungsmäßiger, denn als absoluter Herrscher). ER ist nicht nur der Schöpfer der Welt ein-

schließlich der Menschen, sondern auch ihr Herrscher und Richter. In und aus sich selbst 

heraus verfügt er über absolute Macht, Herrschaft und Autorität. Gott ist König der Könige 

– eine Art kosmischer Ludwig der Vierzehnte oder Iwan der Schreckliche, manchmal gütig, 

manchmal grausam, und in seiner Güte wie seiner Grausamkeit gleichermaßen despotisch. 

Theologen, die in den Feinheiten der Schulmeinungen bewandert sind, werden vor-

bringen, ein solches Gottesverständnis gebe ein verzerrtes Bild des christlichen Glaubens. 

Ist das aber wirklich so? Schon ein flüchtiges Studium des Christentums als historische Er-

scheinung offenbart, dass das religiöse Leben der Christen ungeachtet aller Konzepte durch 

Philosophen und Theologen letztlich nie von einer Abstraktion wie dem „Grund des Seins”, 

sondern immer von dem bombastischen Bild einer gewaltigen Macht beherrscht wurde, die 

man sich als irgendwie personal und als empfänglich für die Schmeicheleien ihrer Verehrer 

vorstellte.  

Auch heute noch lauert dieses Bild in unterschiedlichen Ausprägungen im trüben 

Hintergrund großer Teile des westlichen – europäischen und amerikanischen – Lebens und 

Denkens. Manchmal bekommen wir es wie im Verfahren der Gotteslästerung gegen Gay 

News flüchtig zu sehen, wenn es hinter den Mauern neuerer Vorstellungen aufsteigt, fast so, 

wie Flauberts Karthager die ungeheure Messing-Gestalt des Molochs über den Dächern 

ihrer belagerten Stadt aufragen sahen. 

Gerade weil man Gott für eine Art kosmischen Ludwig den Vierzehnten oder Iwan 

den Schrecklichen hält, ist es eine so ernste Sache, ein so schwerwiegendes, entsetzliches 



 - 12 - 

Vergehen, ihn zu beleidigen. Majestätsbeleidigung gegenüber einem weltlichen Fürsten ist 

schlimm genug, denn es kommt einem Angriff auf seine Autorität gleich und untergräbt 

damit die ganze Regierung des Staates. Loyale Untertanen sind darüber schockiert und er-

zürnt, und sie werden sich so rasch wie möglich davon distanzieren, während der erboste 

Monarch die schuldige Partei geschwind mit einem schrecklichen Tod bestraft. Den Herr-

scher der Welt zu beleidigen, ist unermesslich viel übler. Es ist ein Angriff auf die göttliche 

Majestät höchstselbst und untergräbt damit nicht bloß die Regierung eines einzelnen irdi-

schen Staates, sondern die gesamte göttliche Herrschaft über das Universum, die ganze be-

währte Ordnung der Dinge. Es ist ein Sprengstoff, der die Existenz selbst bedroht. Gute 

Christen sind darum über Gotteslästerung nicht nur schockiert und zornig, sondern sie 

fürchten sich auch. Sie spüren ein plötzliches Gefühl von Unsicherheit, als gebe der Boden 

unter ihren Füßen nach. Folglich distanzieren sie sich nicht nur so rasch von Gottesläste-

rung, wie loyale Untertanen es von Hochverrat tun (in England einst strafbar mit Erhängen, 

Rädern und Vierteilen), sondern sie wenden sich mit hysterischer Wut gegen den Lästerer. 

Gotteslästerung ist theologischer Hochverrat. Die Reaktionen von Christen auf Gottesläste-

rung ähneln in jeder Hinsicht den Reaktionen der furchtsamen Untertanen eines grausamen, 

misstrauischen Tyrannen, die, um ihre eigene Loyalität zu beweisen und jegliche Unterstel-

lung von Illoyalität abzuwehren, bereit sind, mit wilder Gewalttätigkeit über die geringsten 

Äußerungen von Unzufriedenheit mit seiner Herrschaft herzufallen. 

Die Strafen für Gotteslästerung waren darum stets streng. Nach mosaischem Recht 

wurde Gotteslästerung mit Tod durch Steinigung bestraft. Die justinianischen, merowingi-

schen und karolingischen Könige, die das Vergehen ebenfalls mit der Todesstrafe belegten, 

folgten diesem Vorbild, und so hielt man es auch während des Großteils der christlichen 

Geschichte. In Frankreich wurde Gotteslästerung von frühester Zeit an besonders streng 

bestraft, und zwar in verschiedenen Formen: Verbrennen bei lebendigem Leib, Verstüm-

melung, Folterung und körperliche Züchtigung. Abgesehen von gelegentlichem öffent-

lichem Anprangern, wurde Gotteslästerung in England seit dem Ende des siebzehnten Jahr-

hunderts mit Geldbußen und Einkerkerung bestraft. Wie uns die Gay News-Verhandlung 

in Gedächtnis ruft, gilt die Strafbarkeit weiterhin. 

Wenn man das Vergehen der Gotteslästerung für so fürchterlich hält und die Strafen 

darauf so schwerwiegend sind, sollte man dann nicht meinen, Blasphemie müsste in den 

Völkern des Westens, seit sie unter die Herrschaft des Christentums gebracht wurden, prak-

tisch unbekannt sein? Paradoxerweise war das nicht der Fall. Natürlich war offene und vor-

sätzliche Gotteslästerung äußerst selten, doch eine Neigung dazu war anscheinend sogar in 



 - 13 - 

jenen Zeiten weit verbreitet als das Christentum vorherrschte, und sie lauerte unter der 

Oberfläche manch eines christlichen Gewissens und drohte in Momenten emotionaler An-

spannung durchzubrechen. In der Tat scheint es, dass Gotteslästerung – oder das Verlangen, 

Gotteslästerung zu begehen – dann am weitesten verbreitet war, als das Christentum am 

dominantesten war. Frühe christliche Asketen, mittelalterliche Mönche, Mystiker der Ge-

genreformation und puritanische Geistliche gestanden gleichermaßen, dass sie sich versucht 

fühlten, das schreckliche Verbrechen zu begehen, manchmal sogar in seiner extremsten und 

schrecklichsten, weil unverzeihlichen Form: als Lästerung des Heiligen Geistes. Im sieb-

zehnten Jahrhundert schreibt Robert Burton, der Autor von Anatomie der Melancholie, nach-

dem er zunächst ein grelles Bild der Geistesverfassung eines Gotteslästerers zeichnet: 

Sie können – einige von ihnen – gar nicht anders, als Böses zu denken; sie sind, ob 

sie wollen oder nicht (volentes nolentes), gezwungen, zu lästern, besonders wenn sie 

in die Kirche kommen, um zu beten, zu lesen usw. Solch hässliche und ungeheuerli-

che Eingebungen dringen dann in ihre Herzen. 

Dies sind abscheuliche, unaussprechliche Vergehen und zutiefst im Widerspruch zu 

Gott (tentationes foedae et impiae); und doch muss in diesem Fall derjenige wissen, 

der so versucht und innerlich betroffen wird, dass kein lebender Mensch völlig frei 

ist von solchen Gedanken – zumindest teilweise oder zu bestimmten Zeiten; selbst 

die göttlichsten Geister sind in gewisser Weise so in Versuchung geraten.6 

Kein lebender Mensch ist von solchen Gedanken frei. Diese wenigen Worte sagen uns mehr über 

das Christentum und mehr über seine wahre Wirkung auf den menschlichen Geist, als seine 

strengsten Kritiker in vielen Bänden zu sagen vermochten. Burton zufolge ist „kein lebender 

Mensch“, das heißt kein Christ, ganz frei vom Drang zur Gotteslästerung. Warum aber ist 

das so? Warum sollte jeder Mensch bei Sinn und Verstand genau die Sache tun wollen, vor 

der er in Entsetzen zurückschreckt und für die er, wie er genau weiß, verdammt werden 

wird – zumal, wenn das Vergehen offenbar keinem sinnvollen Zweck dient? Begeht er einen 

Mord, dann könnte das seinem eigenen Überleben dienen. Durch Diebstahl könnte er sich 

selbst bereichern. Doch er könnte keinen denkbaren Vorteil daraus gewinnen, dass er den 

allwissenden und allmächtigen Herrscher über das Universum erniedrigt, indem er Gottes-

lästerung verübt. Warum tut er es dann dennoch? 

 
6 Robert Burton, The Anatomy of Melancholy. Band II. London: Longman and others, 1827, S. 587. 



 - 14 - 

Um diese Frage zu beantworten, werden wir eine Unterscheidung zwischen rationaler und 

irrationaler Gotteslästerung ziehen müssen. Rationale Gotteslästerung ist Gotteslästerung, 

die man als eine logische Folge aus den eigenen philosophischen, religiösen oder wissen-

schaftlichen Überzeugungen begeht. Somit mag ein Buddhist aus der Überzeugung, dass 

kein absoluter erster Anfang der Welt wahrnehmbar ist, leugnen, dass die Welt jemals er-

schaffen worden ist und damit, dass es ein Wesen wie einen Weltenschöpfer, also Gott, gibt. 

Ebenso kann ein Unitarier, der von der Unipersonalität der Gottheit überzeugt ist, also da-

von, dass die Gottheit einzig in der Person des Vaters existiert, die Göttlichkeit Christi wie 

auch die Göttlichkeit des Heiligen Geistes leugnen. Weder der Buddhist noch der Unitarier 

verstehen sich dabei selbst so, als würden sie etwas tun, das Christen für Gotteslästerung 

halten, und ihre Geistesverfassung hat keinerlei Ähnlichkeit mit jener, die Burton so reiße-

risch ausmalte. Zumindest für den Buddhisten gibt es das Vergehen der Gotteslästerung gar 

nicht. An deren Stelle steht die sehr andersartige Idee der abwertenden Sprache gegenüber 

den Drei Juwelen.  Irrationale Gotteslästerung ist Gotteslästerung als psychologische Reaktion und 

des weitgehend unbewussten Widerstands eines Christen gegenüber der eigenen Religion, an die er 

glaubt. 

Während rationale Gotteslästerung willentlich geschieht, tritt irrationale Gottesläste-

rung unfreiwillig oder zwanghaft auf. Rationale Gotteslästerung ist das Ergebnis eines Wi-

derspruchs zwischen den Überzeugungen von Nicht-Christen und Christen oder auch hä-

retischer Christen und orthodoxer Christen. Irrationale Gotteslästerung ist das Ergebnis ei-

nes Konflikts innerhalb der Seele des christlichen Gläubigen selbst. Rationale Gottesläste-

rung ist äußerlich, irrationale Gotteslästerung innerlich. 

Der Hauptgrund für den weithin unbewussten Widerstand der Christen und ihrer 

Reaktion gegen das Christentum liegt im einschränkenden und autoritären Wesen des 

Christentums selbst. Christentum ist theologisches Königtum, das heißt Gott ist König der 

Könige, uneingeschränkter Kaiser und Imperator.  Weil er als Großkönig und Weltenherr-

scher gilt, sind die Vorschriften des Christentums nicht wie jene des Buddhismus, die eher 

freundliche Ratschläge sind. Sie werden frei angeboten – von den Erleuchteten an die nicht 

Erleuchteten – und können ebenso frei angenommen oder zurückgewiesen werden. Da die 

Gebote des Christentums den Willen des Allmächtigen verkörpern, sind sie kein Thema für 

Diskussionen sondern erfordern Gehorsam. In den Worten des heiligen Augustinus: „Wenn 

Gott seine donnernden Befehle erteilt, heißt es gehorchen, nicht sich herumstreiten.“7 Diese 

 
7 De Civitatis Dei. XVI, 32. Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Bücher über den Got-
tesstaat. Aus dem Lateinischen übers. von Alfred Schröder. (Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus 



 - 15 - 

donnernden Befehle betreffen alle Aspekte des Menschenlebens von den wichtigsten bis 

hin zu den trivialsten. In ihrer Vermittlung durch die von Gott eingesetzte und gelenkte 

Kirche verpflichten sie den Christen nicht nur dazu, das Töten, Stehlen und Lügen zu un-

terlassen, wozu ihn der Staat ohnehin verpflichtet hätte, sondern auch – zu verschiedenen 

Zeiten – einmal wöchentlich die Messe zu feiern, seine Sünden vor einem Priester zu beich-

ten, der Kirche ein Zehntel seines Einkommens zu geben, im Frühjahr zu fasten, freitags 

auf Fleischverzehr zu verzichten, am Sabbath nicht zu arbeiten oder zu spielen und nicht 

die Schwester seiner verstorbenen Gattin zu heiraten. Bis zum heutigen Tag sind es die Sex 

und Ehe betreffenden Verpflichtungen, die besonders schwer auf (römisch-katholischen) 

Christen lasten. Katholiken dürfen die Größe ihrer Familien nicht mit künstlichen Mitteln 

begrenzen, keinerlei sexuelle Handlungen außerhalb der (monogamen) Ehe ausüben und 

sogar in der Ehe Beischlaf nur in vorgeschriebener Weise und mit dem Ziel Nachwuchs zu 

zeugen ausüben, und sie dürfen sich nicht scheiden lassen. 

Doch die Verpflichtung, die am schwersten auf Christen lastet und immer gelastet hat 

– das Gebot, das am lautesten in ihren Ohren dröhnt –, ist die Verpflichtung nicht zu den-

ken, das heißt in Fragen von Glauben und Moral nicht selbst zu denken. Kardinal Manning8 

soll gesagt haben: „Ich denke nicht. Der Papst denkt für mich.“ Statt zu denken ist es Chris-

tenpflicht zu glauben. Christen haben die Pflicht zu glauben, was die Kirche – oder die 

Bibel – ihnen erzählt. Sie sind sogar verpflichtet, Christen zu sein. Im Jahr 1864 geißelte 

Papst Pius IX. als „einen Hauptirrtum unserer Zeit“ die Ansicht, „jeder Mensch sei frei, jene 

Religion anzunehmen und sich zu ihr zu bekennen, die er, vom Licht des Verstandes gelei-

tet, für wahr halte“9. Und Papst Gregor XVI prangerte im Jahr 1832 die Ansicht an, „Gewis-

sens- und Religionsfreiheit sei das besondere (oder unveräußerliche) Recht jedes Menschen“ 

als „Wahn (deliramentum)“.10 Sollte ein Christ sich weigern zu glauben, was die Kirche ihn 

zu glauben heißt, oder sich gar weigern, überhaupt Christ zu sein, dann darf die Kirche ihn 

zwangsweise zur rechten Denkart bringen. Und sie darf ihn davon überzeugen, dass die 

Ansicht, die Kirche „habe nicht die Macht, Zwang anzuwenden, ein weiterer Hauptirrtum 

unserer Zeit“ ist, den Papst Pius IX. tadelte.11 Dass die Kirche nur selten zögert, Gewalt 

anzuwenden, wenn sie es vermag, ist natürlich eine historische Tatsache. 

 
ausgewählte Schriften 1-3, Bibliothek der Kirchenväter, 1. Reihe, Band 01, 16, 28) Kempten; München 1911-16. 
Zitiert nach http://www.unifr.ch/bkv/kapitel1934-31.htm. [1.12. 2016] 
8 Henry Edward Manning, 1808-1892, Erzbischof von Westminster und Kardinal. 
9 Anne Freemantle, The Papal Encyclicals in the Historical Context. New York: Mentor 1969, S. 145. 
10 Ebd., S. 137. 
11 Ebd., S. 146. 

http://www.unifr.ch/bkv/kapitel1934-31.htm


 - 16 - 

Weil die donnernden Befehle Gottes, wie sie von der Kirche vermittelt werden, Christen 

ihrer Gedanken- und Verhaltensfreiheit berauben und sie zwingen zu glauben, was man 

ihnen sagt, erleben sie das Christentum als eine ungemein mächtige, unterdrückende und 

zwingende Kraft, die ihre aufkeimende Individualität zu zerquetschen droht oder sie we-

nigstens nötigt, unnatürliche und verzerrte Form anzunehmen. Die Antwort auf diese Situ-

ation ist eine innere Getriebenheit zu blasphemischem Verhalten. Gotteslästerung, oder 

besser gesagt irrationale Gotteslästerung ist eine Reaktion der empörten Menschennatur ge-

gen eine äußere Macht, deren Forderungen mit ihrer eigenen Fähigkeit – ja Lebensnotwen-

digkeit – zu freier, ungehinderter Entwicklung, sprich umfassender Verwirklichung ihres 

moralischen und spirituellen Potenzials, unvereinbar ist. Es ist nicht etwa so, dass manche 

der von dieser Macht auferlegten Forderungen hinsichtlich ihres tatsächlichen Gehalts der 

Entwicklung des Individuums nicht dienlich sein könnten; weil sie aber in Gestalt von Be-

fehlen statt als freundlicher Rat daherkommen, negiert ihre Form tendenziell ihren Gehalt, 

widerspricht das Medium der Botschaft. Allzu oft scheint Gott dem Christen zu sagen: 

„Liebe mich so wie ich dich liebe – sonst …!“ 

So stark der innere Drang eines Christen auch sein mag irrationale Gotteslästerung zu 

begehen, sein Widerstand und seine Reaktion gegen das Christentum bleibt doch weitge-

hend unbewusst. (Würde er voll bewusstwerden, dann müsste er vielleicht der Tatsache ins 

Auge sehen, dass er kein Christ mehr ist!) Wenigstens so weit er sich bewusst ist, glaubt ein 

Christ an Gott, glaubt er an das Christentum. Vielleicht mag er zwar wie der beklagenswerte 

Kardinal Newman12 an Gott glauben, ihm aber nicht trauen, doch das ist etwas anderes. 

Darüber hinaus kann man Gotteslästerung - zu manchen Zeiten mehr als zu anderen - nicht 

ungestraft begehen, und sollte man es dennoch wagen, den Allmächtigen in Worten, Schrift 

oder Zeichen – oder auch nur in Gedanken – zu schmähen, dann wird ein Christ sich 

schmerzlich bewusst sein, dass die ganze monströse Maschinerie der Unterdrückung unver-

züglich anspringen und gegen ihn vorgehen wird. Dieses Gewahrsein reicht aus, um sicher-

zustellen, dass jegliche Neigung zur Gotteslästerung weithin unbewusst gehalten wird.  

Wenn die Vorherrschaft des Christentums unangefochten ist und die Kirche auf welt-

liche Gewalt zurückgreifen kann, um ihre Erlasse durchzusetzen, oder wenn die weltlichen 

Interessen von Kirche und Staat übereinstimmen (seit Anfang des dreizehnten Jahrhunderts 

setzte die Kirche das Verbrechen des Hochverrats gegen Gott mit dem des Hochverrats 

gegenüber zeitlichen Herrschern gleich), dann verschwindet der innere Drang zur 

 
12 John Henry Newman, 1801 - 1890, Kardinal und wichtiger Autor der katholischen Erneuerung im 19.Jh. 



 - 17 - 

Gotteslästerung ganz aus dem Bewusstsein: Er wird vollkommen unbewusst. Damit vertieft 

sich der Konflikt in der Seele des Christen: Je bedrückender und einzwängender das Chris-

tentum ist, desto stärker wird sein Drang zu lästern; doch je stärker sein Drang zu lästern 

wird, um so nötiger ist es für ihn, diesen Drang zu unterdrücken. Die einzige Weise, in der 

er das Dilemma lösen kann – die einzige Weise, in der er seinem Drang zu lästern Ausdruck 

geben kann, ohne die fürchterliche Vergeltung auf sich zu ziehen – besteht in der Projektion 

auf andere Menschen. Wie Toni Wolff sagte: „Alles Unbewusste wird projiziert, das heißt 

es erscheint als Eigenschaft oder Verhalten des Objektes.“13 Und Jolande Jacobi: „Alles in 

der eigenen Psyche, dessen man sich unbewusst ist, erscheint in solchen Fällen auf das Ob-

jekt projiziert, und so lange man den projizierten Inhalt nicht als sein eigenes Selbst erkennt, 

wird das Objekt zum Sündenbock gemacht.“14 

Zu Beginn des vierzehnten Jahrhunderts projizierten viele Christen in Frankreich und 

anderen europäischen Ländern ihre gotteslästerlichen Phantasien auf die Tempelherren, die 

angeklagt wurden, sie hätten Christus abgeschworen und würden auf das Kreuz spucken 

und andere Ungeheuerlichkeiten begehen. Sie wurden in äußerst grausamer Weise unter-

drückt und Hunderte von ihnen wurden lebendig verbrannt. Ähnlich wurden dieselben 

Phantasien im Europa und Nordamerika des siebzehnten Jahrhunderts auf Tausende harm-

loser alter Frauen projiziert, die des Verkehrs mit dem Teufel bezichtigt und als Hexen 

verbrannt wurden. Und selbst in der Gegenwart ist die Seele des Christen nicht frei von 

Konflikten. Der Drang zu lästern wird darum weiterhin projiziert und Sündenböcke werden 

weiter gesucht. Man muss sich fragen, ob das Gay News-Verfahren nicht ein weiteres Beispiel 

dafür ist und ob nicht einige der besonders fanatischen Unterstützer der Strafverfolgung 

von Denis Lemon und Gay News Ltd. für die Veröffentlichung von James Kirkups „blas-

phemischem“ Gedicht selbst damit zu kämpfen hatten, ihren eigenen unbewussten Wider-

stand gegen ein repressives und einzwängendes Christentum zu unterdrücken. 

Obwohl der Konflikt in der Seele von Christen am tiefsten ist, sollte man nicht glau-

ben, nur Christen würden unbewussten Widerstand gegen das Christentum empfinden und 

nur Christen würden deshalb einen inneren Drang verspüren, Gotteslästerung, oder irrati-

onale Gottestlästerung, zu begehen. Zwischen Christen und Nicht-Christen stehen heute 

die Ex-Christen. Ein Ex-Christ könnte Atheist oder Agnostiker, Humanist oder Rationalist, 

Säkularist oder Marxist oder auch Spiritualist oder Satanist sein. Er oder sie könnte sogar 

Buddhist sein, das heißt ein westlicher Buddhist. Was sie auch sein mögen, man kann mit 

 
13 Zitiert in Jolande Jacobi, The Psychology of Jung. London: Kegan Paul Trench Trubner 1942, S. 88. 
14 Ebd., S. 24. 



 - 18 - 

einiger Sicherheit behaupten, dass es ihnen trotz der ganz aufrichtigen Natur ihres Glau-

benswechsels zu der neuen Philosophie und Lebensweise in der großen Mehrzahl der Fälle 

nicht gelungen ist, die Religion ihrer Geburt und Erziehung so vollständig aufzugeben, wie 

sie es gerne würden, und dass sie in eben diesem Grad im Herzen Christen geblieben sind. 

Diese Tatsache ist nicht erstaunlich. Christentum ist nicht bloß eine Angelegenheit abstrak-

ter Ideen, sondern auch emotionaler Haltungen, und so leicht es sein mag, das eine aufzu-

geben, so außerordentlich schwierig ist es oft, sich vom anderen zu befreien. Die Haltungen, 

um die es geht, wurden einem vielleicht unermüdlich während der prägenden Lebensjahre 

eingeflößt, als man besonders leicht beeinflussbar war. So wenig man mittlerweile auch an 

den Herrscher des Universums glaubt, ist es doch manchmal schwierig, sich nicht unbehag-

lich zu fühlen, wenn man seine Gebote tatsächlich missachtet – auch wenn man genau diese 

Gebote als böse und verderblich erkannt hat. Nicht ohne Grund sind Atheisten als Men-

schen definiert worden, die nicht an Gott glauben, ihn aber fürchten! 

Um das Christentum ganz loszulassen – um sich selbst von dem unterdrückenden und 

lähmenden Einfluss zu befreien – kann es für Ex-Christen erforderlich sein, das Christen-

tum nicht nur intellektuell im Privatbereich des eigenen geistigen Bewusstseins abzulehnen, 

sondern der persönlichen emotionalen Ablehnung des Christentums und des christlichen 

Gottes auch öffentlich in Worten, Schrift oder Zeichen Ausdruck zu geben. Das heißt, es 

kann für sie erforderlich sein, Gotteslästerung zu begehen. Eine solche Gotteslästerung ist 

therapeutische Gotteslästerung. So wie Ex-Christen zwischen Christen und Nicht-Christen 

stehen, so steht therapeutische Gotteslästerung zwischen der rein rationalen Gotteslästerung 

von Nicht-Christen und der irrationalen, zwanghaften Gotteslästerung von Christen. The-

rapeutische Gotteslästerung ist irrationale Gotteslästerung im Übergang zu rationaler Got-

teslästerung, so wie auch so genannte Ex-Christen tatsächlich Christen sind, die versuchen, 

Nicht-Christen zu werden, das heißt: unvollkommene Atheisten, Agnostiker oder (westli-

che) Buddhisten und so weiter, die versuchen, ganz zu solchen zu werden. Und sie werden 

in dem Grad zu vollkommenen Atheisten, Agnostikern oder (westlichen) Buddhisten und 

so weiter, in dem es ihnen gelingt, ihren unbewussten Widerstand und ihre Reaktion gegen 

das Christentum in einen integralen Teil ihrer bewussten Haltung umzuwandeln. Thera-

peutische Gotteslästerung hilft ihnen, dies zu tun. 

Das Christentum – einschließlich der Kirche, insbesondere der römisch-katholischen 

Kirche – hat viel Leid in der Welt bewirkt. Zumal in Europa hat es mehr gesellschaftlichen 

und psychischen Schaden angerichtet als irgendein anderes Glaubenssystem der Geschichte. 

Kreuzzüge, Inquisition, Religionskriege, Verbrennungen von Ketzern und Hexen und 



 - 19 - 

Pogrome sind nur die pechschwarzen Flecken auf einer Spur, die fast einheitlich düster ist. 

Genau weil das Christentum so viel Leid verursacht hat – weil seine Haltung so grausam 

unterdrückend und gewaltsam war –, war auch der weithin unbewusste Widerstand so vieler 

Christen gegen die Religion, an die sie glaubten, und ihre Reaktion gegen sie so stark und 

der innere Drang zu lästern, so weit verbreitet. Während der letzten zweihundert Jahre, seit 

der Entstehung des säkularen Staats, wurde die Macht des Christentums, öffentliches Unheil 

anzurichten, begrenzt, doch sogar im zwanzigsten Jahrhundert hält seine Fähigkeit, das Pri-

vatleben des Einzelnen zu ruinieren – seine Fähigkeit jenen, die ihm in die Hände fallen, 

schweren emotionalen Schaden zuzufügen – unverändert an. James Kirkup, der Autor des 

Gedichts The Love That Dares to Speak Its Name, war einer von vielen, die auf solche Weise 

gelitten haben. In einer nach Beginn des Aufruhrs für Gay News geschriebenen Erklärung 

seiner Gründe, warum er das Gedicht geschrieben hatte – eine Erklärung, die in der Ver-

handlung nicht verwendet werden durfte, weil der Richter ein Beweismittel dieser Art als 

unzulässig zurückgewiesen hatte – gab Kirkup einen bewegenden Bericht seiner Erfahrung 

– einer Erfahrung, die zweifellos der vieler anderer Menschen entspricht: 

Als Knabe hatte ich das Unglück, eine Kapelle und Sonntagsschule der Ursprüng-

lichen Methodisten besuchen zu müssen. Dieser furchtbare Ort erfüllt mich wie alle 

christlichen Kirchen seither mit Düsternis, Langeweile, Verzweiflung und äußers-

tem Entsetzen. Als Fünfjähriger hörte ich in der Sonntagsschule erstmals von den 

grausigen, blutrünstigen Details der Kreuzigung. Ich war so von Abscheu und 

Furcht überwältigt, dass ich vom Schock dieser grauenvollen, gewalttägigen Bilder 

ohnmächtig wurde. Als ich von den Höllenfeuern und den Qualen der Verdammten 

hörte, drückte sich mein Schrecken in Ausbrüchen unkontrollierten Kicherns aus, 

meine Knie zitterten und ich machte in die Hose. Ich konnte Fleisch nicht ausstehen 

und nicht einmal den Anblick eines kleinen Fingerschnitts ertragen, und nun sagte 

man mir, ich könnte nur „errettet“ werden, wenn ich im Blut des Lamms gebadet 

würde – etwas, das meine armen, lieben Eltern für ein luxuriöses Sonntagsmahl 

hielten. Die heilige Kommunion konnte ich nie empfangen, denn der bloße Ge-

danke, Bissen vom Leichnam Christi zu essen und Becher seines Bluts zu trinken, 

machte mich krank.  

Inzwischen bin überzeugt, dass junge Menschen von beeinflussbarem Gemüt nie 

derart brutalen, sadistischen und gewalttätigen Obszönitäten ausgesetzt werden 

sollten, ob in der Kirche, in Büchern, im Kino oder Fernsehen. Ich frage mich, wie 



 - 20 - 

viele Kinder so wie ich durch die stete Wiederholung dieser kunstlosen, abge-

schmackten und rohen Bilder gänzlich vom Christentum angewidert worden sind.15 

Es überrascht kaum, dass jemand wie James Kirkup, dem das Christentum in seiner Kindheit 

in der von ihm beschriebenen Weise aufgedrängt wurde, als Erwachsener ein „blasphemi-

sches“ Gedicht schreibt. Damit tat er nichts anderes, als Blake und Shelley – wie auch Al-

gernon Swinburne, Thomas Hardy und James Thompson– es vor ihm getan hatten, und 

zwar aus den gleichen Gründen. Die neuere Literatur ist in der Tat voller „Gotteslästerung“, 

und zwar therapeutischer Gotteslästerung, in der Autor um Autor in Form von Gedicht, 

Roman, Kurzgeschichte, Drama oder Autobiographie danach strebte, den Albtraum des 

Christentums abzuschütteln und ins Licht eines helleren, reineren Tages zu erwachen. Ab-

gesehen von wenigen Fällen ist es nicht so, als seien die Autoren mit der bewußten Absicht 

vorgegangen, Gotteslästerung auszuüben. Wenn sie selbst oder ihre Verleger gelegentlich 

für das Vergehen angeklagt wurden, dann waren sie in den meisten Fällen sehr erstaunt. Zu 

ihrer Gotteslästerung war es ganz beiläufig, in ihrer eigenen freien Entwicklung als Autor 

und Mensch, gekommen. 

Aber nicht jeder ist ein Autor. Nicht jeder vermag sich auf eine Weise, die nicht nur 

therapeutisch, sondern sogar schöpferisch ist, von der Angst und Schuld zu läutern, die ihm 

mit seiner christlichen Erziehung eingebläut wurde, und dies auch dann nicht, wenn es kein 

strafrechtliches Vergehen für ihn ist, dies zu tun. Was aber können gewöhnliche Menschen 

– Menschen, die weder Schriftsteller noch Künstler, weder Gelehrte noch Akademiker sind 

– dann tun? Im Jahr 1883 wurde geurteilt, dass „die bloße Leugnung der Wahrheit des 

Christentums nicht ausreicht, als Vergehen der Gotteslästerung zu gelten“ (ein Urteil, das 

seither abgelöst wurde, so dass nunmehr als Gotteslästerung gilt, was immer einzelne Chris-

ten oder Sympathisanten des Christentums schockierend oder empörend finden), und das 

Urteil sagte auch, dass „sogar die Fundamente der Religion angegriffen werden dürfen, so-

fern die Schicklichkeit in der Auseinandersetzung gewahrt bleibt“. Demnach ging es damals 

bei der Entscheidung, ob das Vergehen der Gotteslästerung verübt wurde, nicht um die 

Sache, sondern um die Art und Weise. Kann man aber einen solchen Unterschied auf faire 

Weise feststellen? Gewöhnliche Menschen, die weder biblische Gelehrte noch Theologen 

sind, werden in den meisten Fällen die Wahrheit des Christentums nicht leugnen können, 

ohne sowohl „unschickliche und anstößige Angriffe“ zu machen als auch ohne „zügellose 

und unverschämte Beschimpfungen im Hinblick auf heilige Themen“ einzubeziehen und 

 
15 Zitiert aus Nicolas Walter, Blasphemy in Britain. London: Rationalist Press Association 1977, S. 9-10. 



 - 21 - 

ohne „profane Worte“ zu sagen, schreiben oder zu publizieren, „die Gott, Jesus Christus, 

den Heiligen Geist, das Alte oder Neue Testament oder das Christentum ganz allgemein 

verunglimpfen oder lächerlich machen“. Wenn sie die „Schicklichkeit in der Auseinander-

setzung“ wahren müssen und daran gehindert werden, ihre Ablehnung des Christentums in 

der Sprache, die für sie natürlich ist, auszudrücken – in einer Sprache, die manchmal die 

Einzige ist, über die sie verfügen –, dann werden sie daran gehindert, ihre Ablehnung des 

Christentums überhaupt auszudrücken. Sie werden zum Schweigen gebracht. 

Der Grund, warum das Gesetz Angriffe auf das Christentum zulassen kann, die der 

„Schicklichkeit in der Auseinandersetzung“ genüge tun, nicht aber solche, die das nicht tun, 

sondern stattdessen in einer Sprache von Schimpf und Spott ausgedrückt sind, ist damit klar. 

Gewöhnliche Menschen, und damit letzten Endes die Mehrheit, werden daran gehindert, 

zu sagen, was sie denken. Wenn ein gelehrter Artikel in einer unbekannten theologischen 

Zeitschrift milde gelehrte Zweifel an der Gültigkeit von Thomas von Aquins drittem Got-

tesbeweis ausdrückt, dann wird das kaum Schaden an der etablierten Ordnung der Dinge 

anrichten. Würden sich aber gewöhnliche Menschen erheben und ihren Abscheu vor Gott 

und ihren Widerwillen gegen das Christentum und seine Machenschaften in ihrer eigenen 

lebendigen Alltagssprache ausdrücken, dann wäre das Resultat nicht nur eine religiöse, son-

dern auch eine gesellschaftliche und politische Revolution. Als G. W. Foote im Jahr 1881 

den Freethinker („Der Freidenker“) gründete, stellte er darum klar, dass die Zeitschrift ein 

anti-christliches Organ und darum vor allem aggressiv sei, und er versprach, er werde die 

„Waffen von Spott und Sarkasmus [ebenso benutzen wie] die Waffen der Wissenschaft, Ge-

lehrsamkeit und der Philosophie“. Spott und Sarkasmus sind für weitaus mehr Menschen 

verständlich als wissenschaftliche Forschungen, akademische Beweise und abstrakte philo-

sophische Argumente, und wenn Angriffe auf das Christentum mithilfe solcher Waffen ge-

führt werden, sind sie wahrscheinlich viel wirksamer als jene ohne sie. 

Genau weil sie so wirksam sind, sind Angriffe auf das Christentum verboten, die nicht 

die „Schicklichkeit in der Auseinandersetzung“ wahren, sondern die Waffen von Spott, Sar-

kasmus und dergleichen verwenden. Worum es dabei aber wirklich geht, ist nicht die Art 

und Weise, sondern vielmehr die Sache der Gotteslästerung selbst. Die Art und Weise ist 

die Sache. Spott, Sarkasmus und alles Übrige sind nicht in erster Linie verschiedene Arten, 

das Christentum anzugreifen, sondern überhaupt eine Art es anzugreifen. Bei der Entschei-

dung, ob das Vergehen der Gotteslästerung verübt worden ist, geht es deshalb nicht wirklich 

darum, ob es auf eine bestimmte Weise, sprich schicklich statt unschicklich, verübt wurde, 

sondern ob es wirksam oder eher unwirksam verübt wurde. Spott und Sarkasmus sind für 



 - 22 - 

eine größere Zahl von Menschen verständlich und sie sind eine andere und wirksamere Art 

des Angriffs auf das Christentum, weil sie in ihrem Wesen ebenso emotional wie intellek-

tuell sind. Wenn man wirklich die Angst und Schuld loswerden will, die einem durch eine 

christliche Erziehung eingeflößt worden sind – wenn man wirklich therapeutische statt bloß 

irrationale Gotteslästerung begehen und von einem Ex-Christen zum Nicht-Christen wer-

den will – dann ist ein kraftvoller Ausdruck der eigenen emotionalen wie auch der eigenen 

intellektuellen Ablehnung des Christentums nötig. Es reicht nicht, im Privaten und in Form 

einer intellektuellen Behauptung zu leugnen, dass Gott existiert. Man muss ihn öffentlich 

beleidigen und beschimpfen. 

Das ist vielleicht eine harte Behauptung, und viele Ex-Christen, die noch keine Nicht-

Christen sind – ob Atheisten, Agnostiker, Humanisten, Rationalisten oder auch westliche 

Buddhisten –, werden zweifellos vor dem Gedanken zurückschrecken, die Macht, die zu 

verehren – und zu fürchten – sie erzogen wurden, zu beleidigen.  

Manche ex-christliche westliche Buddhisten, die bemüht sind, ihre Toleranz vorzu-

zeigen, lehnen Kritik gegenüber dem Christentum tatsächlich nicht nur ab, sondern geben 

sich sogar große Mühe, wohlwollend darüber zu sprechen. 

 Jeder Versuch seitens gut informierter östlicher Buddhisten oder psychologisch we-

niger fest konditionierter westlicher Buddhisten, auf die Unzulänglichkeiten des Christen-

tums, Mängel im moralischen Charakter Christi oder die ganz offensichtlichen Unterschiede 

zwischen Buddhismus und Christentum hinzuweisen, wird nicht mit einer ruhigen Erwä-

gung der wahren Sachlage beantwortet werden, sondern mit Vorwürfen der „Engstirnigkeit“ 

und „Intoleranz“ und der Behauptung, das Christentum, von dem die Kritiker sprechen, sei 

nicht das „wirkliche“ Christentum. Solche „Buddhisten“ sind im Herzen noch immer Chris-

ten. Sie werden zwar von gewissen Aspekten des Buddhismus angezogen, fürchten aber 

weiterhin den Gott, an den sie nicht glauben, und schrecken nicht nur vor dem Gedanken 

zurück, ihn zu beleidigen, sondern versuchen sich bei ihm einzuschmeicheln, indem sie gut 

vom Christentum sprechen. Kritik am Christentum durch Buddhisten erschüttert sie, weil 

sie fürchten, damit identifiziert zu werden und darum den Zorn des Allmächtigen und viel-

leicht auch das Missfallen der herrschenden weltlichen Mächte auf sich zu ziehen. Im Be-

streben, solche Kritik zu unterdrücken oder zu neutralisieren, unterdrücken sie in Wahrheit 

Tendenzen in sich selber, die sie bisher noch nicht ins Bewusstsein zu lassen wagen. 

Individuen haben ein Recht auf Gotteslästerung. Sie haben ein Recht, rationale Got-

teslästerung auszuüben, weil sie das Recht der Redefreiheit haben, das heißt das Recht, ihre 

Meinungen umfassend und offen auszudrücken. Und sie haben ein Recht, therapeutische 



 - 23 - 

Gotteslästerung auszuüben, weil sie das Recht zu wachsen haben, das heißt, ihr menschli-

ches Potenzial bis zum Äußersten zu entfalten. Wer unter dem Einfluss des Christentums 

– und dem erdrückenden und zwanghaften Einfluss eines theologischen Monarchismus – 

aufgewachsen und als Resultat dieses Einflusses von irrationalen Gefühlen der Angst und 

Schuld gepeinigt ist, hat das Recht, sich von diesen Gefühlen zu befreien. Und zwar indem 

er oder sie den eigenen Groll gegen die Macht, die die letzte Verantwortung für die einge-

flößten Angstgefühle trägt, offen ausdrückt, sprich: durch das Ausüben von Gotteslästerung. 

Natürlich ist das Christentum nicht die einzige Form eines theologischen Monarchismus. 

Auch Judentum und Islam sind Formen von theologischem Monarchismus und jene, die 

unter ihrem Einfluss aufgewachsen sind, leiden oft in derselben Weise, wie jene, die christ-

lich erzogen wurden. Sie haben darum dasselbe Recht zur Gotteslästerung. Am Anfang 

dieses Artikels sahen wir, dass die Kommission gegen die Gotteslästerungsgesetze in ihrem 

Bedauern über die Entscheidung des Berufungsgerichts, die Verurteilung von Denis Lemon 

und Gay News Ltd. wegen blasphemischer Verleumdung aufrechtzuerhalten, auch Sorge 

angesichts der Möglichkeit ausdrückte, das Gotteslästerungsgesetz könne auf andere Religi-

onen als das Christentum ausgedehnt werden. Die Religionen, die, vertreten durch ihre 

offiziellen Repräsentanten, bislang das größte Interesse an einer solchen Erweiterung ge-

zeigt haben, sind Judentum und Islam. Vielleicht ist das genau das, was man auch erwarten 

sollte. Im Licht des gerade Gesagten ist aber klar, dass es ebenso falsch wäre, das Gottesläs-

terungsgesetz auch auf Judentum und Islam auszudehnen, wie es falsch wäre, weiterhin das 

Christentum mit ihm zu schützen. Es gibt auch eine praktische Schwierigkeit, wenn man 

das Gotteslästerungsgesetz ausweiten wollte. Gotteslästerung ist nicht in allen Religionen 

dasselbe und auch nicht in allen Religionen, die die Möglichkeit eines solchen Vergehens 

kennen. Im Christentum gilt es als Gotteslästerung, die Göttlichkeit Christi zu leugnen. Im 

Islam ist es Gotteslästerung, sie zu behaupten. Hindus sind empört, wenn Kühe geschlachtet 

werden. Muslime sind nicht weniger empört, wenn sie zum Islamischen Opferfest keine 

Kühe schlachten dürfen. Offensichtlich wäre es unmöglich, das Gotteslästerungsgesetz so 

zu erweitern, dass es die widersprüchlichen Anforderungen all jener Religionen erfüllen 

könnte, die die Möglichkeit von Gotteslästerung kennen oder deren Anhänger darüber 

schockiert und empört sein können. In der heute in Großbritannien existierenden pluralis-

tischen Gesellschaft besteht die einzige gerechte Lösung darin, gar kein Gotteslästerungsge-

setz zu haben. 

Welche Haltung der Buddhismus gegenüber einigen der wichtigeren Themen ein-

nimmt, die vom Gay News-Gerichtverfahren wegen Gotteslästerung aufgeworfen wurden, 



 - 24 - 

dürfte nunmehr klar sein. Es sollte klar sein, dass es, soweit es Buddhismus betrifft, so etwas 

wie Gotteslästerung gar nicht gibt, und dass, solange Gotteslästerung eine Straftat bleibt, 

Buddhisten so wie andere Nicht-Christen keine vollständige Freiheit genießen, sich in reli-

giösen Fragen zu äußern, und letztendlich für ihre Überzeugungen bestraft werden. Für 

Buddhisten in Großbritannien – ob sie westlicher oder östlicher Abstammung sind – folgt 

damit: (1) Das Gotteslästerungsgesetz sollte vollkommen abgeschafft werden. Es sollte nicht 

erweitert werden, um andere Religionen einzuschließen. Buddhismus selbst benötigt in kei-

ner Weise den Schutz durch solch ein Gesetz. (2) Es sollte eine völlige Trennung von Kirche 

und Staat geben. Die Church of England sollte vom Staat getrennt werden. In staatlichen oder 

vom Staat unterstützten Schulen sollte es keinen Religionsunterricht (im Unterschied von 

Unterricht über die verschiedenen Religionen) und keine Handlungen religiöser Verehrung 

in der Morgenversammlung geben. König oder Königin sollten nicht verpflichtet sein, der 

Anglikanischen Gemeinde – oder irgendeiner christlichen Richtung oder überhaupt einer 

Religion – anzugehören. Ein Bezug auf die Gottheit sollte aus der Nationalhymne gelöscht 

werden. (3) Gotteslästerung sollte als gesund und als notwendig für die moralische und 

spirituelle Entwicklung des Einzelnen anerkannt werden, insbesondere wenn er oder sie 

direkt dem unterdrückenden und zwanghaften Einfluss des Christentums oder einer ande-

ren Form von theologischem Monarchismus ausgesetzt war. Statt verfolgt zu werden, sollte 

Gotteslästerung ermutigt werden. Wenn man im Sinne dieser Vorschläge handelt, wird 

mancher Schaden, der durch das Christentum zugefügt wurde, wieder beseitigt; es wird 

Buddhisten und Nicht-Buddhisten gleichermaßen zugute kommen, und die Gesellschaft als 

ganze wird glücklicher und gesünder sein, als sie es im Jahr des Urteils zur Gotteslästerung 

war. 

 


	Buddhismus und Gotteslästerung

